
J. of Soc Sci & Hum. 51(2): 229-234 (2025) ว. สังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 51(2): 229-234 (2568)

บทปริทัศน์หนังสือ 

An Introduction to Engaged Buddhism

เจษฎา บัวบาล*

	 บทความนี้เป็นการปริทัศน์หนังสือ An Introduction to Engaged Buddhism ของ Paul Fuller  

ค.ศ. 2022 โดยส�ำนักพิมพ์ Bloomsbury Academic จ�ำนวน 229 หน้า Paul Fuller ไม่เพียงแต่พูดถึง 

งานชิ้นต่าง ๆ เกี่ยวกับพุทธศาสนาเพื่อสังคม เขายังตั้งค�ำถามอีกมาก เช่น ศาสนาในรูปแบบนี้มีมานาน 

หรือถูกสร้างใหม่ และถูกเอาไปใช้เพื่อประโยชน์ต่อคน สัตว์และสิ่งแวดล้อม หรือถูกใช้เพื่อละเมิดสิทธ ิ

ของผู้อื่นได้ด้วยฯ

วัตถุประสงค์ของหนังสือ

	 หนังสือเล่มนี้ชวนให้ผู้อ่านท�ำความเข้าใจรูปแบบต่าง ๆ ของพุทธศาสนาเพื่อสังคม (Engaged 

Buddhism) ซึ่งมีความหลากหลายทั้งในแง่ทฤษฎี วิธีการศึกษา ตลอดจนบริบทหรือความแตกต่าง 

ของนิกายที่ท�ำให้รูปแบบของพุทธศาสนาเพื่อสังคมในแต่ละท่ีไม่เหมือนกัน อย่างไรก็ตาม Paul Fuller  

ไม่ได้เขียนเล่มน้ีให้เป็นแค่การทบทวนวรรณกรรมหรือแค่รวบรวมงานวิชาการที่เคยท�ำมาก่อนหน้า  

เขายงัชวนถกเถยีงถงึการตคีวามคมัภร์ีทีใ่ช้รองรบัแนวคดิพุทธศาสนาเพ่ือสังคม และต้ังค�ำถามต่อหลายกรณี

ศึกษาที่ดูเหมือนว่าพุทธศาสนาประเภทนี้ส่งผลในด้านลบต่อสังคมด้วย

 

พุทธศาสนาเพื่อสังคม: ของเดิมหรือถูกสร้างใหม่

	 แม้จะตีความกันว่า ศาสนาพุทธเกิดขึ้นเพื่อช่วยปัจเจกและสังคมให้พ้นจากความทุกข์ แต่ค�ำว่า

ศาสนาพุทธเพื่อสังคมหรือ Engaged Buddhism ถูกเสนอเป็นครั้งแรกโดยพระเวียดนามชื่อ Thich Nhat 

Hanh  (ติช นัท ฮันห์) ในปี ค.ศ. 1963 จริง ๆ ควรพูดว่า ค�ำนี้ถูกคิดโดย Trinh Van Du (จิ๋น วัน ซู)  

ผู้แปลค�ำนี้เป็นภาษาอังกฤษ จากภาษาเวียดนาม Đạo Phật đi vào cuộc đời (เด่า เฝิด ดี๋ โหว่ เกือก โด่ย) 

ในปี ค.ศ. 1964 ซึ่งหมายถึง พุทธศาสนาที่เข้าไปเก่ียวข้องกับชีวิตคน (Buddhism entering into life) 

(Fuller, 2022, p. 4)

*	 นักวิชาการอิสระ

	 Received: May 4, 2025   Revised: May 19, 2025   Accepted: May 23, 2025 



230 วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์

	 งานศึกษาเรื่องพุทธเพื่อสังคมในโลกภาษาอังกฤษเป็นที่นิยมมากในช่วงปี ค.ศ. 1996 เช่น 

งานของ Christopher Queen and Sallie King ในชื่อ Engaged Buddhism ที่ยกตัวอย่าง Ambedkar  

ของอินเดีย ขบวนการแรงงาน Sarvodaya Shramadana ของศรีลังกา พุทธทาสและ ส.ศิวรักษ์ ของไทย 

Thich Nhat Hanh ของเวียดนาม และ Soka Gakkai ในญี่ปุ่น ทั้งนี้ในปี ค.ศ. 2000 Christopher Queen 

ได้เป็นบรรณาธิการอีกเล่มคือ Engaged Buddhism in the West ซ่ึงมีประเด็นการอนุรักษ์ส่ิงแวดล้อม

แบบพุทธ ขบวนการเพื่ออิสรภาพทิเบต สมาพันธ์ชาวพุทธเกย์ และอนุศาสนาจารย์พุทธในเรือนจ�ำ 

	 ส่วนในปี ค.ศ. 2003 Charles Prebish and Damien Keown ได้ออกหนังสือ Action Dharma: 

New Studies in Engaged Buddhism และมีงานศึกษาตามมาอีกเรื่อยๆ เช่นงานของ Ken Jones  

กับหนังสือ The New Social Face of Buddhism: A Call to Action ในปี ค.ศ. 2003 หรืออีกเล่ม 

ของ Sallie King ในช่ือ Socially Engaged Buddhism ในปี ค.ศ. 2009 และ ของ Phil Hendry  

ในชือ่ Adaptation and Developments in Western Buddhism: Socially Engaged Buddhism in UK 

ในปี ค.ศ. 2013 เป็นต้น ตัวอย่างเหล่านี้ให้ภาพว่านักวิชาการตะวันตกไม่ได้สนใจพุทธศาสนาเฉพาะในมิติ

ค�ำสอน แต่ศึกษาถึงการใช้ชีวิตประจ�ำวัน โดยเฉพาะประเด็นที่ชาวพุทธประยุกต์ใช้ศาสนาเพ่ือแก้ปัญหา

สังคมด้วย (Fuller, 2022, p. 11)

	 งานของ ส.ศิวรักษ์ ในชื่อ Buddhism with a small ‘b’ (หรือ buddhism) เสนอให้มองพุทธ 

เป็นวิธีคิดหรือหลักด�ำเนินชีวิตแบบหนึ่ง แทนที่จะมองว่าเป็นศาสนาโลกอันหนึ่ง เพราะการมองเช่นนั้น 

จะท�ำให้พุทธดูยิ่งใหญ่สูงส่งและไกลตัว และยังยากต่อการปรับตัว ทั้งนี้ ส.ศิวรักษ์ยังเถียงว่า การมองว่า

พุทธเป็นศาสนาแบบนักพรต เน้นการบรรลุธรรมส่วนตัว (แบบที่ Max Weber เสนอ) นั้นผิดพลาด  

เพราะพุทธคือค�ำสอนที่ช่วยเหลือสังคม ฉะนั้นพุทธเพื่อสังคมจึงไม่ใช่สิ่งใหม่ (Fuller, 2022, p. 47)

	 ปฏิเสธไม่ได้ว่าศาสนาพุทธเน้นการบรรลุธรรมของปัจเจก มีการบัญญัติเรื่องเดรัจฉานวิชาไม่ให้

พระพูดเรื่องการเมือง ไม่ให้สนใจอาชีพอื่น ๆ พระพุทธเจ้ามักแนะน�ำว่า นั่นป่า นั่นโคนไม้ นั่นเรือนว่าง  

รบีไปท�ำให้ตวัเองพ้นทกุข์ ศาสนาพทุธเน้นการเปลีย่นแปลงภายในอย่างมาก แม้มคี�ำสอนในประเด็นทางสังคม 

เช่น ทิศ 6 ก็สอนจริยธรรมแบบรักษาโครงสร้างเดิม เช่น เจ้านายต้องมีคุณธรรม คนใช้ต้องซื่อสัตย ์ 

ไม่ได้สอนให้ปฏิวัติชนชั้นเพื่อความเท่าเทียมหรือท�ำอย่างไรสังคมจึงจะไม่มีคนรับใช้

	 งานของ Amod Lele (2019) เรื่อง Disengaged Buddhism เสนอว่า พุทธศาสนามีมุม 

ของการปฏิบัติเพื่อพ้นทุกข์ของตัวเองเยอะมาก การมากล่าวกันทีหลังว่า “ศาสนาพุทธต้องท�ำเพื่อสังคม” 

เป็นการบิดเบือนหรือแกล้งท�ำเป็นไม่เห็นค�ำสอนจ�ำนวนมากพวกนั้น สอดคล้องกับข้อเสนอของ 

Thanissaro Bhikkhu  (2017) เรื่อง Wisdom Over Justice ที่ยืนยันว่า ศาสนาพุทธสนใจเรื่องการบรรลุ

ธรรมมากกว่าการแก้ปัญหาสังคม แต่ก็ปฏิเสธไม่ได้ว่าศาสนาพุทธก็มีมิติทางสังคมอยู่ การใช้กรุณา 

หรือโปรดสัตว์ของพระพุทธเจ้าและสาวกก็ตีความเพื่อสนับสนุนการท�ำงานรับใช้สังคมได้ แต่นั่นหมายถึง



231วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์   ปีที่ 51 ฉบับที่ 2

ต้องมาตีความและเลือกขับเน้นเอาเอง ไม่ชัดเหมือนแบบแรกท่ีเน้นปัจเจกบุคคล Yao & Gombrich 

(2017) เสนอว่าการท่ีมหายาน เช่น Taixu and Hsing Yun ตีความพุทธศาสนาแบบมนุษยนิยม 

(humanistic Buddhism) ช่วงต้นคริสต์ศตวรรษที่ 20 จนองค์กรพุทธหันมาสนใจเรื่องการช่วยเหลือสังคม

อย่างจริงจัง ก็เป็นอิทธิพลที่ไดป้ะทะและเรียนรู้จากศาสนาคริสต์ 

ความหมายของ “ทุกข์” ที่ถูกนิยามใหม่

	 หากอิงตามหลักอริยสัจ ทุกข์เกิดจากกิเลสภายในใจตัวเองหรือท่ีเรียกว่า ตัณหาหรือกิเลส ได้แก่

ความโลภ ความโกรธและความหลง ด้วยเหตุนี้ ศาสนาจึงสอนให้มนุษย์พ้นจากความทุกข์ด้วยการแก้กิเลส

ในใจตวัเอง แต่ส�ำหรบัแนวคดิพทุธศาสนาเพือ่สงัคม ความทกุข์จ�ำนวนมากถกูสร้างโดยสังคม การแก้ปัญหา

จงึไม่ใช่การไปให้พ้นสงัสารวฏั แต่หาต้นตอของความไม่เป็นธรรมและอคตทิีผู่ค้นม ีซึง่ส่งเสรมิให้ความรนุแรง

หรือไม่เท่าเทียมนั้นด�ำรงอยู่

	 เช่น พีน้่องชาวเขาเป็นทกุข์ไม่ใช่เพราะกรรม แต่เพราะกฎหมายเร่ืองชาติพันธุก์บัการไม่รับรองสิทธิ 

อากาศมีฝุ่นเพราะปัญหาการเผาและท�ำลายธรรมชาติ หรือตัวอย่างของชนชั้นในอินเดียก็เป็นเพราะสังคม

ก�ำหนดและกีดกัน Ambedkar หรือที่ต่อมารู ้จักกันในฐานะผู้ก่อต้ังนิกาย Navayana ได้ปฏิเสธ 

ค�ำสอนเรื่อง “กรรมเก่า” ที่ก�ำหนดว่า คนเกิดมายากจนเพราะกรรมในอดีต เขามองว่านั่นเป็นค�ำสอน 

ที่ลอกมาจากฮินดู และไม่ช่วยให้คนพ้นจากทุกข์ทางสังคมได้จริง 

	 กรรมของ Ambedkar จึงหมายถึงการต้องช่วยกันลงมือท�ำเพ่ือเปล่ียนแปลงสังคมในปัจจุบัน 

และอ้างจากจูฬกรรมวิภังคสูตรที่ว่า พฤติกรรมที่เราท�ำในตอนนี้ต่างหากจะเป็นตัวชี้ความต�่ำหรือสูง 

ทางจริยธรรม (Fuller, 2022, p. 61) ไม่ใช่ต�่ำหรือสูงทางชนชั้นที่อิงกับอ�ำนาจทางสังคมและเศรษฐกิจ  

จะเหน็ได้ว่า พทุธศาสนาเพือ่สงัคมต้องเลอืกรบัเลอืกปฏเิสธหรือตีความบางอย่างเพ่ือให้เกดิความเป็นธรรม 

เช่นเดียวกับ อวยพร เขื่อนแก้ว ที่เสนอว่าความทุกข์ของผู้หญิงไทยไม่ได้เป็นเพราะกรรมเก่า แต่เป็นจารีต

ของสังคมชายเป็นใหญ่ที่อ้างหลักกรรมมากีดกันผู้หญิงอีกทีหนึ่ง (Fuller, 2022, p. 10)

พุทธศาสนาเพื่อสังคมที่ข้ามไม่พ้นเรื่องชาติพันธุ์และการปกป้องศาสนา

	 พุทธศาสนาเพื่อสังคมในตะวันออกดูจะช่วยเหลือเรื่องปากท้องเป็นหลัก เช่น สร้างบ้าน  

แจกของให้คนจน ให้ทุนการศึกษาเด็ก หรือบ้างก็บวชต้นไม้ แต่ก็เป็นไปตามกระแสที่สนองนโยบายรัฐ 

ขณะทีพ่ทุธตะวนัตกดจูะกล้าปะทะกบัประเดน็เชงิโครงสร้างและสทิธมินษุยชนมากกว่า เช่น ความหลากหลาย

ทางเพศ มีการตั้งกลุ่ม Rainbodhi หรือแสดงออกกรณีเหยียดสีผิว Black Lives Matter ซ่ึงความต่างนี้ 



232 วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์

ผมสนันษิฐานว่าเกิดจากการทีต่ะวนัตกเตบิโตเรือ่งสทิธมินษุยชน ขณะทีส่งัคมเอเชยีมกัอยูภ่ายใต้กรอบคดิ

เผด็จการ การตีความและประยุกต์ใช้ศาสนาจึงต่างกัน

	 เราอาจถกเถียงได้ว่าท่ีตะวันตกเป็นเช่นน้ันไม่ใช่แค่เพราะศาสนาคริสต์ ซึ่งมองว่าทุกคนเท่าเทียม

กันต่อหน้าพระเจ้า เพราะชาวคริสต์จ�ำนวนมากก็รังเกียจคนข้ามเพศ อิสลามก็มีวิธีคิดแบบเดียวกับคริสต์

ในฐานะศาสนาสายอับราฮัมก็ไม่ได้สนับสนุน LGBTQ หรือความเท่าเทียมของหญิง-ชายแบบโลกสมัยใหม่ 

แต่ตะวันตกมีบรรยากาศของการต่อสู้เพื่อความเสมอภาค ทั้งเรื่องเพศ เชื้อชาติ ศาสนา ฯลฯ กล่าวคือ 

ตะวันตกเป็นแบบนี้ได้เพราะไม่เอาศาสนามาเป็นเง่ือนไขในการกีดกันและเลือกปฏิบัติ (secularism)  

ไม่ใช่เพราะศาสนาครสิต์สอนให้มองคนเท่ากนัหรอืพระเยซูมเีมตตา เพราะการตีความแบบนัน้มใีนศาสนาอืน่ ๆ 

เช่นพุทธด้วย แต่ใช้ไม่ได้เพราะอ�ำนาจทางวัฒนธรรมและการเมืองที่อิงกับศาสนามีสูงกว่า

	 Fuller ชวนให้มองว่าในสังคมอาเซียนที่มีวิธีคิดแบบรัฐศาสนา การตีความเพ่ือเอาธรรมะมาใช ้

ในชีวิตคนมักน�ำไปสู่การเลือกปฏิบัติถึงขั้นละเมิดคนกลุ่มอื่น ๆ ซ่ึงเขาเรียกว่า Ethno-centric Engaged 

Buddhism และ Protectionist Engaged Buddhism เช่น กรณีของขบวนการชาวพุทธที่น�ำโดยพระวิราธุ 

ที่ปกป้องศาสนาพุทธและวัฒนธรรมพม่า อันน�ำไปสู่การท�ำร้ายและขับไล่ชาวโรฮิงยา รวมถึงการใช้

กฎหมายหม่ินศาสนา (blasphemy law) ของพม่าในการจ�ำคุกคนแต่งรูปพระพุทธเจ้าใส่หูฟังเป็นดีเจ  

เป็นเวลา 2 ปี 6 เดือน (Fuller, 2022, p. 165)

	 ในประเทศไทย กรณีน้องไนซ์ ชาวพุทธก็ปกป้องศาสนาในนามของการปกป้องสิทธิเด็ก พยายาม

ใช้กฎหมายต่าง ๆ เช่น พรบ.คอมฯ มายุติบทบาทเขา (บีบีซีนิวส์, 2567) กรณีรูปภาพพุทธะอุลตร้าแมน 

หรือขนมพระเครื่องอาลัว แม้ไม่ต้องติดคุก แต่มักถูกชาวพุทธอนุรักษ์นิยมบีบให้ต้องมาขอขมาและให้ยุติ 

การกระท�ำเช่นนัน้ไป (ไทยรฐัออนไลน์, 2562 และ ประชาชาตธิรุกจิออนไลน์, 2564) จรงิ ๆ  แล้วพทุธแบบไทย 

ก็มีการยืมกฎหมายอื่น ๆ มาคุ้มครองศาสนาอยู่เสมอ เช่น ใช้ พรบ.ความสะอาดเอาผิดส�ำนักพระบิดา 

(กรุงเทพธุรกิจ, 2565) มีกฎหมายห้ามขายเครื่องดื่มแอลกอฮอล์ในวันส�ำคัญทางพุทธศาสนา (ไทยพีบีเอส, 

2568) เป็นต้น

	 ตัวอย่างของพม่ากับไทยที่ยกมา ส�ำหรับ Fuller ก็ยังถูกเรียกว่า “พุทธศาสนาเพื่อสังคม”  

ตามนิยามที่ว่าชาวพุทธรู้สึกเดือดเนื้อร้อนใจกับปัญหาบางอย่าง แล้วใช้หลักศาสนามาเป็นตัวผลักดัน 

เพือ่เปลีย่นแปลงสงัคม (มากกว่าการมองว่า ศาสนาเป็นเรือ่งการพ้นทกุข์แบบปัจเจกเท่านัน้) กรณขีองพระวริาธุ  

กอ้็างการปกป้องศาสนาพทุธและวฒันธรรมของคนพม่า หรือกรณขีองไทยกค็อืการใช้ศาสนาพุทธมาป้องกนั

ไม่ให้สงัคมเสือ่มทราม ซึง่ต่างกบัพทุธเพือ่สงัคมแบบอืน่ ๆ ตรงทีพ่ทุธแบบหลงัไม่ได้วางอยูบ่นหลกัสทิธมินษุยชน

หรือสังคมโลกวิสัย

	 Fuller จึงสรุปว่า พุทธศาสนาเพื่อสังคมไม่จ�ำเป็นต้องเป็นเสรีนิยม (liberal) ไม่จ�ำเป็นต้อง 

หัวก้าวหน้า (progressive) และไม่จ�ำเป็นต้องด�ำเนินไปอย่างไร้ความรุนแรง (non-violent) เสมอไป  



233วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์   ปีที่ 51 ฉบับที่ 2

นั่นเพราะว่า การตีความเพื่อเอาศาสนามาใช้ในชีวิตคนขึ้นอยู่กับว่าใครหรือกลุ่มคนใดจะเลือกหยิบมา 

น�ำเสนอและเอามาใช้กับประเด็นใด ซึ่งขึ้นอยู่กับบริบทวัฒนธรรมและการเมืองของสังคมนั้น ๆ  ด้วย

คุณค่าของหนังสือเล่มนี้

	 หนังสือเล่มนี้เป็นตัวอย่างที่ดีของการเขียนงานที่เอาพุทธศาสนศึกษา (Buddhist Studies)  

ไปเชื่อมโยงกับงานทางสังคมวิทยาด้านอื่น ๆ เช่น สังคมวิทยาศาสนา (Sociology of Religion)  

และ ขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคม (Social Movement) ตัวอย่างอันหนึ่งคือ พุทธศาสนานิกายต่าง ๆ 

ล้วนยอมรับมโนทัศน์เรื่อง ความทุกข์ (suffering) ว่าเป็นปัญหาและเป็นสิ่งที่พุทธศาสนาพยายาม 

หาทางออกให้ แต่งานด้านพุทธศาสนาเพื่อสังคม โดยเฉพาะอย่างยิ่งของ Fuller ได้ชี้ให้เห็นความทุกข ์

ในมิติต่าง ๆ ที่กว้างขึ้น เช่น วิกฤติการณ์ทางสิ่งแวดล้อม ความรุนแรงทางการเมือง การเหยียดสีผิว 

และชาติพันธุ์ การกดขี่ทางเพศ ฯลฯ ซึ่ง Fuller เสนอว่า มีการตีความค�ำสอนใหม่ ๆ เพ่ือรับกับปัญหา 

และการหาทางออกแบบพุทธในโลกยุคปัจจุบันด้วย

	 ความน่าสนใจอีกอย่างคือ Fuller ขยับเพดานของการศึกษาพุทธศาสนาเพื่อสังคมให้กว้างออกไป 

โดยการวิพากษ์ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้เพื่อให้เห็นว่า การสร้างประโยชน ์

หรือช่วยเหลือผู ้คนโดยอิงกับความเชื่อทางศาสนา ได้น�ำไปสู ่การแบ่งแยกอัตลักษณ์ทางศาสนา 

และชาติพันธุ์ ซึ่งท้ายที่สุดจะละเมิดชีวิตของคนกลุ่มอื่นได้เช่นกัน มุมมองนี้สามารถเอาไปใช้ศึกษาได้ดี 

โดยเฉพาะอย่างยิ่งในงานที่ต้องการสะท้อนให้เห็นปฏิสัมพันธ์ระหว่างชาวพุทธกับผู้นับถือศาสนาอื่น

บรรณานุกรม

กรุงเทพธุรกิจ. (2565). สธ.ชีส้ขุอนามยัส�ำนกั “พระบดิา” ท�ำผดิกฎหมายสาธารณสขุ มโีทษทัง้จ�ำทัง้ปรบั. 

https://www.bangkokbiznews.com/news/1003781#google_vignette.

บีบีซีนิวส์. (2567). บทบาทของส่ือควรอยู่ตรงไหน กรณี “น้องไนซ์ เชื่อมจิต”. https://www.bbc.

com/thai/articles/crggex9ldvpo.

ประชาชาติธุรกิจออนไลน์. (2564). “อาลัวพระเครื่อง” ดราม่าขนมหวานสะเทือนใจชาวพุทธ. https://

www.prachachat.net/general/news-657747.

ไทยพีบีเอส. (2568). กรมควบคุมโรค ย�้ำ “วันพระใหญ่” ห้ามขายเครื่องดื่มแอลกอฮอล.์ https:// 

www.thaipbs.or.th/news/content/349167.



234 วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์

ไทยรัฐออนไลน์. (2562). เจ้าของภาพ “พุทธรูปอุลตร้าแมน” กราบขอขมาทั้งน�้ำตา ปัดลบหลู่ศาสนา. 

https://www.thairath.co.th/news/society/1655573.

Fuller, P. (2021). An introduction to engaged Buddhism. Bloomsbury.

Henry, P. (2013). Adaptation and Developments in Western Buddhism: Socially Engaged 

Buddhism in UK. Bloomsbury.

Jones, K. (2003). The New Social Face of Buddhism: A Call to Action. Simon and Schuster.

Keown, D., Queen, C., & Prebish, C. S. (2003). Action Dharma: New Studies in Engaged 

Buddhism. London, Routledge.

King, S. B. (Ed.). (2009). Socially Engaged Buddhism. University of Hawaii Press.

Lele, A. (2019). Disengaged Buddhism. Journal of Buddhist Ethics, 26(1), 240-289.

Queen, C. S., & King, S. B. (Eds.). (1996). Engaged Buddhism: Buddhist Liberation 

Movements in Asia. State University of New York Press.

Thanissaro, B. (2017). Wisdom Over Justice. Lion’s Roar: Buddhist Wisdom for Our Times. 

https://www.lionsroar.com/wisdom-over-justice/

Yao, Y.S., & Gombrich, R. (2017). Christianity as model and analogue in the formation  

of the humanistic Buddhism of Taixu and Hsing Yun. Buddhist Studies Review,  

34(2), 205-237.


