
วารสารสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และการบริหารสังคม ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2567 

 

176 

ความไม่ม่ันคงในสภาวะสมัยใหม่สู่การเรียนรู้ 
ความหมายในชีวิตผ่านการตาย1 

Modern Insecurity and The Quest for Life’s Meaning 
through Dying 

  
ธัญญาภรณ์ จันทรเวช2 

Thanyaporn Chantaravech3 
ภาวิกา ศรีรัตนบัลล์4 

Pavika Sriratanaban5 
 

บทคัดย่อ 
ปรากฏการณ์ความไม่มั่นคงภายในท่ามกลางบริบทแห่งชีวิตที่ไม่แน่นอน 

ก าลังพาให้คนหาความมั่นคงภายในเพื่อยึดเหนี่ยวชีวิต ก่อให้เกิดค าถามต่อ
ความหมายในชีวิตทั้งการอยู่และตาย บทความชิ้นนี้ เป็นการศึกษาเชิงทฤษฎี
ผ่านการทบทวนเอกสาร เพื่อเข้าใจปฏิบัติการของสภาวะสมัยใหม่ต่อชีวิตทาง
สังคมในระดับปัจเจกบุคคลทั้งการให้คุณค่าและความหมายที่สะท้อนถึงตัวตน
และอัตลักษณ์ เพื่อน าไปสู่กระบวนการและมุมมองในการเข้าใจชีวิตและเท่าทัน
ปัญหาของการด ารงอยู่ในสังคมสมัยใหม่มากขึ้น จากการศึกษาพบว่า ความพร่า

                                                 
1 บทความวิชาการชิ้นนี้เป็นส่วนหนึ่งของดุษฎีนิพนธ์ที่ใช้ส าเร็จการศึกษาศิลปศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาสังคมวิทยาและ
มานุษยวิทยา คณะรัฐศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 
2 นิสิตหลักสูตรศิลปศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา คณะรัฐศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 
กรุงเทพฯ ประเทศไทย E-mail: thanyachantu@gmail.com  
3 Ph.D. student in Program of Sociology and Anthropology, Faculty of Political Science, Chulalongkorn 
University, Bangkok, Thailand. 
4 รองศาสตราจารย์ ดร., อาจารย์ประจ าภาควิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา คณะรัฐศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 
กรุงเทพฯ ประเทศไทย E-mail: pavika.p@gmail.com 
5 Associate Professor Dr., Lecturer of Department of Sociology and Anthropology, Faculty of Political 
Science, Chulalongkorn University, Bangkok, Thailand. 

Received 7 November 2023 
Revised 1 June 2024 
Accepted 4 June 2024 

mailto:thanyachantu@gmail.com
mailto:pavika.p@gmail.com


Journal of Social Work and Social Administration Vol. 32 No.2 July-December 2024 

 

177 

เลือนของคุณค่าและความหมายในสภาวะสมัยใหม่ส่งผลต่อความไม่มั่นคง
ภายใน ปฏิบัติการของสภาวะสมัยใหม่ช่วงปลายท าให้ผู้คนในระดับปัจเจกทั้ง
ต้องยืนหยัดอัตลักษณ์ความเป็น “ตัวตน” แห่งยุคสมัยด้วยตนเอง พร้อมไปกับ
พยายามหลอมรวมต่อรองกับสภาพสังคมที่ห้อมล้อมผ่านวิถีชีวิตในแบบของตน 
และการเชื่อมโยงกับชีวิตทางสังคมของปัจเจกผ่านสายสัมพันธ์กับสิ่งต่างๆ นั้น  
ก็สร้างพันธะแบบทางการ เต็มไปด้วยความหวังที่จะมีความสัมพันธ์ที่แท้กับโลก
ได้ โดยประเด็นร่วมที่ส าคัญ 3 เร่ือง คือ 1) การเปลี่ยนแปลงคุณค่าร่วมในสังคม 
2) ความเปลี่ยนแปลงในระดับปัจเจกบุคคล โดยเฉพาะตัวตนและอัตลักษณ์  
3) ความสัมพันธ์ในบริบทสมัยใหม่ ปัญหาจากการสูญเสียคุณค่าและความหมายนี้ 
สามารถรับมือจากการเรียนรู้ความหมายในชีวิตโดยเฉพาะสร้างความตระหนัก
ผ่านประสบการณ์กับการตาย การได้ใช้ชีวิตเพื่อใคร่ครวญและท าความเข้าใจกับ
แหล่งก าเนิดความหมายในชีวิตของแต่ละคนจึงเป็นข้อเสนอในงานชิ้นนี้ โดยทั้ง
ปัจเจกและสังคมนั้น จะต้องให้พื้นที่ในการเรียนรู้และออกแบบความหมายใน
ชีวิตของแต่ละปัจเจกที่มีแหล่งก าเนิดจากภายนอกหรือภายในตัวเอง ขณะเดียวกัน
ในระดับสังคมก็ต้องทบทวนเพื่อตระหนักต่อการร่วมสร้างคุณค่าและความหมาย
ร่วมใหม่ ที่มุ่งหาความหมายที่เชื่อมโยงกับสาธารณะร่วมกัน 
ค ำส ำคัญ: ความไม่มั่นคงภายใน, ตัวตน-อัตลักษณ์, ความหมายในชีวิต, การตาย 
 

Abstract 
The phenomenon of internal insecurity amidst an uncertain 

life context drives individuals to seek internal stability to anchor 
their lives, raising questions about the meaning of life, both in living 
and dying. This article presents a theoretical study through a 
literature review to understand the operations of modern conditions 
on social life at the individual level, including the values and 
meanings that reflect identity and selfhood. This understanding aims 



วารสารสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และการบริหารสังคม ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2567 

 

178 

to foster processes and perspectives that better comprehend life 
and the problems of existence in modern society. The study reveals 
that the blurring of values and meanings in modern conditions 
contributes to internal insecurity. The late modern era compels 
individuals to uphold their identity as a “self” of the era while 
simultaneously negotiating and integrating with the surrounding social 
context through their own way of life. The connection of an individual’s 
social life through relationships with various entities creates formal bonds, 
filled with the hope of having pure relationships with the world. The  
key issues identified are: 1 )  Changes in shared values within society,  
2)  Transformations at the individual level, particularly concerning identity 
and selfhood, and 3)  Relationships in the modern context. The problem 
of losing values and meaning can be addressed through learning  
about the meaning of life, particularly by fostering awareness through 
experiences with death. Living life to contemplate and understand 
the sources of meaning for each individual is a proposal of this work. 
Both individuals and society must provide space to learn and design 
the meaning of life, originating from either external or internal 
sources. Simultaneously, society must also reconsider and be aware 
of co-creating new shared values and meanings that seek a common 
understanding connected to the public.  
Keywords: Internal insecurity, Self-identity, Meaning in life, Dying 

 
บทน า 

ในช่วงหลายปีที่ผ่านมา เราจะพบการจัดประชุมเชิงปฏิบัติการ หนังสือ 
โปรแกรมบ าบัด การให้ค าปรึกษา บทความที่เก่ียวข้องกับคู่มือการใช้ชีวิต เข้าใจ
ชีวิต จัดการความสัมพันธ์ ที่มีองค์ประกอบตั้งแต่เกิด ผ่านบาดแผล การจัดการ



Journal of Social Work and Social Administration Vol. 32 No.2 July-December 2024 

 

179 

วิกฤตวัยกลางคน ความสัมพันธ์ที่หวาดระแวงในการท างาน ไปจนกระทั่ง 
การเข้าถึงความหมายของชีวิตจากความตาย (Giddens, 1991, p. 2) แม้การใช้
ชีวิตในยุคสมัยที่ความเจริญก้าวหน้าทางวิทยาศาสตร์เทคโนโลยีจะพาให้เรา
สะดวกสบาย ปลอดภัยจากโรคภัยไข้เจ็บเพียงใด แต่เรากลับยิ่งตั้งค าถามกับ 
การใช้ชีวิตมากข้ึน เรามีชีวิตอยู่เพื่ออะไร?  

เราจมอยู่กับการหาเหตุผลหรือความหมายของการมีชีวิต และรู้สึก 
หดหู่ เลื่อนลอย ว่างเปล่า จนท าให้รู้สึกว่าชีวิตของเราไร้ค่าไร้ความหมาย  
ช่วงวัยกลางคนซึ่งเป็นหัวเลี้ยวหัวต่อที่มนุษย์มักจะหมกมุ่นอยู่กับชีวิตตัวเอง 
อย่างจริงจัง เริ่มตั้งค าถามถึงเป้าหมายและการมีอยู่ของตัวเอง และเผลอไป
เปรียบเทียบกับคนอ่ืนโดยไม่รู้ตัว ทั้งด้านการงาน การเงิน สุขภาพ และครอบครัว 
แม้แต่เด็กเล็กๆ ก็สงสัยถึงการมีอยู่ หากสภาพแวดล้อมของเขามีภาวะที่  
ตึงเครียดจนเกินไป เมื่อเรามีอิสระและเสรีภาพในการเลือกที่จะยึดมั่นกับสิ่งใดที่
เราเชื่อและศรัทธา แต่วันหนึ่งเกิดการสูญเสียหรือถูกท าให้สั่นคลอน มันสามารถ
น าไปสู่การตั้งค าถามและเกิดการวิตกกังวลถึงการมีชีวิตอยู่ของตัวเอง  และ
สามารถน าไปสู่การตัดขาดจากโลกภายนอกได้ ซึ่งการตัดขาดนี้ ก็จะกระตุ้นให้
เกิดค าถามตามมา ความหมายของการมีอยู่คืออะไร หรือชีวิตฉันยังส าคัญอยู่
หรือเปล่า (วริษฐา แซ่เจีย, 2563) 

การท าความเข้าใจชีวิตเป็นเรื่องราวที่อยู่คู่มนุษย์มาทุกยุคทุกสมัย 
เช่นเดียวกับค าตอบที่ผลัดเปลี่ยนกันไปตามแต่เงื่อนไข ความเชื่อ กาละและ
เทศะ และขณะนี้ยิ่งทวีความเข้มข้นมากขึ้นสะท้อนให้เห็นความสัมพันธ์ต่อ
สภาพสังคมแวดล้อมของยุคสมัย ค าถามที่ผู้คนร่วมสมัยต้องการแสวงหา 
คงไม่อาจเข้าใจได้ด้วยค าอธิบายเฉพาะปัจเจกแต่ละราย ด้วยสภาวะสมัยใหม่ 
ดังในปัจจุบัน เราจะพบค าอธิบายที่เชื่อมโยงตัวตน วิถีชีวิต สังคมแวดล้อม 
ระบบของทั้งโลก และปฏิบัติการที่ท าให้การด ารงอยู่ของมนุษย์ยิ่งสั่นคลอนและ
เปราะบาง สภาพที่ผู้คนตั้งค าถามต่อการด ารงอยู่ หาความหมาย ค าอธิบายต่อ



วารสารสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และการบริหารสังคม ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2567 

 

180 

ความโดดเดี่ยวแม้ในวาระสุดท้ายของชีวิต รวมไปถึงการหาหนทางด าเนินชีวิต
ทางเลือกที่มีให้บริโภคอย่างหลากล้น ในสภาวะสมัยใหม่ (Modernity) วิถีชีวิต
ของปัจเจกที่มีลักษณะเฉพาะต่อสังคมในโลกทันสมัย การได้รับการศึกษาให้เชื่อ
ในเหตุผลและวิทยาศาสตร์ การมีชีวิตภายใต้กระบวนการท าให้เป็นปัจเจก 
(Individualization) ปัจเจกนิยมเชิงสถาบัน ( Institutional individualism) 
การมีต าแหน่งหน้าที่ตามสถานะทางสังคม การใช้ชีวิตอยู่กับสังคมบริโภค  
การด ารงอยู่ท่ามกลางคนแปลกหน้า กระบวนการเปลี่ยนผ่านของความเชื่อใน
แต่ละรุ่นที่ลักลั่น ความย้อนแย้งของอัตลักษณ์และคุณค่าในตัวเอง สิ่งเหล่านี้ 
ทางหนึ่งเป็นการด ารงความเป็นอิสระของปัจเจก ขณะที่ในทางหนึ่ง ท าให้ 
การเกาะเกี่ยวทางสังคมคลายลง เกิดความแปลกแยก เปลี่ยวเหงา ปัญหาที่
สั่นคลอนตัวตนและความมั่นคงจากการด ารงอยู่  

สภาพการณ์ทางสังคมที่ส่งผลต่อการด ารงอยู่ของชีวิตในโลกสมัยใหม่ 
มีการอธิบายทั้งด้วยมุมมองทางปรัชญา-ศาสนา ที่มองว่าการใช้ชีวิตของผู้คน 
ในยุคสมัยใหม่ท่ามกลางลักลั่น ย้อนแย้ง ทางเลือกที่ล้นเกิน ก าลังต้องการ 
วิถีปฏิบัติเพื่อมีมุมมองต่อการวางท่าทีในการเผชิญปัญหาใกล้ตัวในชีวิตให้พวก
เขาสามารถจัดการ รับมือ และเดินทางร่วมกับปัญหาได้ รวมทั้งการอธิบายด้วย
มุมมองรากฐานทางสังคมศาสตร์ร่วมสมัย6 ที่เชื่อมโยงให้เห็นปัญหาวิกฤตตัวตน
กับวัฒนธรรมในบริบทโลกาภิวัตน์ เช่นเดียวกับการสะท้อนความทุกข์ร่วมของ
สังคม (Social suffering) ในงานมานุษยวิทยาการแพทย์ที่ท าให้เห็นอาการป่วย
จากโรคทางสังคมผ่านประสบการณ์ในชีวิตประจ าวันของผู้คน  

การท าความเข้าใจทั้งชีวิตภายในและโลกภายนอกที่เชื่อมโยงกับ
บรรยากาศของสภาวะสมัยใหม่นั้น มีการสะท้อนเพื่อเรียนรู้ชีวิตในหลายทาง  
แต่ปรากฏการณ์ที่ช่วยให้เข้าใจบทเรียนแห่งชีวิตได้ลึกซึ้งนั้น เกิดขึ้นเมื่อเราได้

                                                 
6 Jean Baudrillard (1970) เสนอ Contemporary alienation/Alain de Botton (2004) เสนอ Status Anxiety/ 
David Loy เสนอ Sense of Lack (2002). 



Journal of Social Work and Social Administration Vol. 32 No.2 July-December 2024 

 

181 

ใคร่ครวญจากประสบการณ์เรื่อง “ความตาย” พระไพศาล วิสาโล (อ้างถึงใน 
อลิซาเบธ คืบเลอร-์รอสส์ และ เดวิด เคสเลอร,์ 2548) ให้ความเห็นไว้ว่า  

เพราะตระหนักว่าคนที่อยู่ปลายสุดของชีวิตนั้น ย่อมเห็นชีวิตได้แจ่มชัด 
ไม่เพียงประจักษ์แก่ใจถึงความไม่เที่ยง หากยังเห็นว่าอะไรคือสิ่งที่มี
คุณค่าแท้จริงในชีวิต การใช้ชีวิตที่หลงลืมและเพลิดเพลินกับความสุข
สนุกสนาน แสวงหาทรัพย์สมบัติ ชื่อเสียง และอ านาจ เพราะคิดว่านั้น
คือสิ่งส าคัญที่สุดในชีวิต ต่อเมื่อใกล้ตายจึงเข้าใจได้ว่า สิ่งเหล่านั้น 
ไม่สามารถเป็นที่พึ่งที่แท้จริงได้ คนใกล้ตายนั้น รู้ดีว่าชีวิตนั้นผัดผ่อน
ไม่ได้แล้ว ถ้าต้องการความสุขและชีวิตก็ต้องหาจากปัจจุบันตรงนี้ นั่น
หมายถึง การเปลี่ยนมุมมองจนเห็นแง่งามหรือคุณค่าของสิ่งที่มีและ
เป็นอยู่ ซึ่งเคยถูกมองข้ามไป ความตายจะบังคับให้เราหยุดไล่ล่า
อนาคต หันมาเผชิญกับปัจจุบัน กับสิ่งที่สามัญและทรงคุณค่า เช่น 
ความดี ความรัก ความเอ้ืออาทร รวมทั้งการรู้จักธรรมชาติของตัวเอง 
เมื่อภาวะแตกดับมาถึง สิ่งเหล่านี้ สามารถน าพาชีวิตที่เหลืออยู่ให้พบ
ความอ่ิมปิติสุข และประคองใจไปถึงที่สุดอย่างสงบ  
เราจึงพบบทเรียนในชีวิตจากเรื่องราวของผู้ใกล้ตายหรือผู้ที่เคยผ่าน

ประสบการณ์เจียนตาย ที่กลายเป็นคู่มือ “อยู่ให้เป็น” หลายลักษณะ บางครั้ง
ช่วยเชื่อมโยงกับตัวตนของตัวเองได้จากการผ่านประสบการณ์เฉียดตาย  
(อลิซาเบธ คืบเลอร์-รอสส์ และ เดวิด เคสเลอร์, 2548, น. 2) นอกจากช่วยให้
มองเห็นชีวิตภายในอย่างลึกซึ้งแล้ว ความตายยังเชื่อมโยงตัวตนกับโลกภายนอก
และสะท้อนสภาพการณ์ทางสังคมที่ชีวิตนั้นด าเนินอยู่ หากมองด้วยงานทาง
สังคมวิทยานับแต่ยุคคลาสสิค เราจะเห็นค าอธิบายที่เชื่อมโยงผลกระทบทาง
สังคมกับความเข้าใจเรื่องความตายโดยตรง โดยเฉพาะความสัมพันธ์ระหว่าง
บริบททางสังคมกับวิถีชีวิตที่ด าเนินอยู่และรูปแบบความตายที่ปรากฏทั้ ง 
Durkhiem (1915, อ้างถึงใน ภาวิกา ศรีรัตนบัลล์, 2561, น. 31) ที่ได้ข้อสรุปว่า 



วารสารสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และการบริหารสังคม ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2567 

 

182 

ศาสนามีผลต่อความเป็นปึกแผ่นทางสังคม (Solidarity) และการฆ่าตัวตายเป็น
ปรากฏการณ์ที่พบได้มากข้ึนในสังคมอุตสาหกรรม จากวิถีชีวิตที่เปลี่ยนแปลงให้
มีความเป็นปัจเจกมากข้ึน ทุนนิยมและบรรยากาศแปลกแยกโดดเดี่ยวได้ลิดรอน
ความเข้มแข็งและความสามารถในการปรับตัว การฆ่าตัวตายจึงไม่ใช่เรื่องของ
ปัจเจกแต่มันมีผลสะท้อนถึงความสัมพันธ์และความเป็นปึกแผ่นทางสังคมและ
เป็นผลผลิตของสังคมที่เปลี่ยนแปลงไป หรือ Max Weber ที่ความเชื่อหลัง 
ความตายจากนิกายโปรเตสแตนต์เป็นแรงขับเคลื่อนเชิงระบบที่ท าให้เกิด
อุดมการณ์การใช้ชีวิต ที่เน้นการท าชีวิตในปัจจุบันด้วยความมุ่งมั่นและน าไปสู่
ชีวิตหลังความตายที่ปรารถนา (ภาวิกา ศรีรัตนบัลล์, 2561, น. 31) 

การเปลี่ยนผ่านและการด ารงอยู่ของสังคมในช่วงเวลาต่างๆ จึงมีผลต่อ
การให้ความหมายต่อการตาย ความตาย วิถีชีวิต และการด ารงอยู่ของชีวิตใน 
ทุกความหมาย ความตาย (Mortality) อันเป็นสภาวะแห่งความว่างเปล่าส าหรับ
สิ่งที่ไม่มีตัวตน ความตายเป็นสิ่งที่ตรงข้ามกับการมีชีวิตอยู่ และเป็นปริศนาเกิน
จะจินตนาการ ยากที่จะกล่าวถึง แม้จะพยายามก็เป็นเพียงการเปรียบเปรยกับ
อีกด้านในตัวเอง ขณะเดียวกัน การเปรียบเปรยเหล่านี้ ก็เป็นช่องว่างให้อิสระที่
จะเติมแต่งและใส่ความหมายกับความตายได้ (Bauman, 1992, p. 2) กระนั้น 
ความตายยังคงเป็นความจริงอันยิ่งใหญ่ที่มนุษย์ผู้อหังการที่สุดยังต้องยอมรับ
ชะตากรรม ความตายไม่เพียงท าให้เราสยบยอม แต่อาจมีอ านาจเปลี่ยนแปลง
มนุษย์ได้อย่างลึกซึ้ง การเผชิญความตายอย่างใกล้ชิดหรือได้ใคร่ครวญกับ 
ความตายอย่างซึ่งหน้ามักท าให้เรากลับมาทบทวนเป้าหมายในชีวิต เริ่มใช้ชีวิต
อย่างมีคุณค่าและระมัดระวัง ทั้งนี้ เพราะความตายเป็นเหมือนสัญญาณเตือนให้ 
เราระลึกถึงขีดจ ากัดในการใช้ชีวิตมากขึ้น การเข้าถึงการด ารงอยู่ผ่านมุมมอง 
การใคร่ครวญความตายจึ งเป็นสิ่ งที่ ช่ วยสะท้อนซึ่ งกันและกัน (โกมาตร  
จึงเสถียรทรัพย์, 2550)  



Journal of Social Work and Social Administration Vol. 32 No.2 July-December 2024 

 

183 

ความตายเป็นความจริงที่มนุษย์ทุกผู้ทุกนามพึงระลึกรู้ แม้กระนั้น 
มนุษย์กลับมีท่าทีต่อความตายแตกต่างกันไปตามการรับรู้ นิยามความตายใน 
แต่ละวัฒนธรรมจึงมีความส าคัญต่อความรู้ความเข้าใจและจัดการความตายของ
คนในสังคม และโดยเฉพาะในสภาพสังคมปัจจุบัน ด้วยสภาวะสมัยใหม่ที่
เชื่อมโยงความคิด ความเชื่อ และปฏิบัติการในชีวิตประจ าวันของผู้คนเข้าไว้
รวมกันขนานใหญ่นั้น สามารถเห็นทัศนคติของสังคมปัจจุบันต่อเรื่องความตายที่
มีลักษณะเฉพาะของสังคมสมัยใหม่ได้  (Modern death) ลักษณะส าคัญ 
ของมุมมองความตายในสภาวะสมัยใหม่ คือ การมีระยะห่างกับการมีชีวิตอยู่ 
ความตายเป็นสิ่งที่ถูกปฏิเสธจากสังคม คนตายถูกแยกห่างจากโลกคนเป็น  
ทั้งในทางกายภาพ เช่น สุสานนอกเมือง ฯลฯ และทางจิตใจ เช่น ความเชื่อที่  
คนตั้งครรภ์หรือเด็กไม่ควรเข้าร่วมงานเกี่ยวกับคนตาย ฯลฯ และยกหน้าที่  
การจัดการให้กับสถาบันทางการแพทย์และศาสนาเป็นสื่อกลาง ท าให้สายสัมพันธ์
และความผูกพันทางใจระหว่างคนเป็นและคนตายถูกตัดขาดจากกันในประเด็นนี้  
โกมาตร จึงเสถียรทรัพย์ (2550, น. 12) ได้เปรียบเทียบความตายกับสังคมในยคุ
ก่อนหน้าที่ยังรักษาความหมายและคุณค่าเชิงสัญลักษณ์ของความตาย ด้วย 
การท าให้ความตายเป็นเรื่องของชุมชนส่วนรวมมีกระบวนการทางสัญลักษณ์
และพิธีกรรมอันเป็นเครื่องแสดงถึงการเป็นส่วนหนึ่งของชุมชนตั้งแต่เกิดจนตาย 
เช่น พิธีกรรมการเปลี่ยนผ่านจากวัยเด็กสู่วัยหนุ่มฉกรรจ์ หรือพิธีทางสัญลักษณ์
ระหว่างเด็กชาย ผู้ใหญ่ และบรรพบุรุษที่ล่วงหน้าไปแล้ว เป็นการแสดงออกถึง
การหมุนเวียนเชิงคุณค่าด้วยสัญลักษณ์ระหว่างคนตายกับคนเป็นอยู่เสมอ  
ความตายที่เป็นส่วนหนึ่งของชีวิตนั้นจึงค่อยๆ เลือนรางไปตามยุคสมัย 

ความตายในสภาวะสมัยใหม่เต็มไปด้วยทัศนะจากมิติทางการแพทย์ 
มุ่งสนใจไปที่กระบวนการทางกายภาพของผู้ป่วย โดยใช้ความรู้เทคโนโลยีทาง
การแพทย์เข้ามาจัดการกับอวัยวะต่างๆ ในร่างกายเพื่อยับยั้งความตาย ลดทอน
ความตายให้กลายเป็นเรื่องทางกายภาพที่ควบคุมความผิดปกติจากอวัยวะได้ 



วารสารสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และการบริหารสังคม ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2567 

 

184 

ความตายต้องมาจากการเป็นโรคอย่างหนึ่ง ขณะที่  Bauman (1992, p. 2) ให้
แง่คิดต่อประเด็นความตายของยุคสมัยใหม่ว่า ความพยายามที่จะต้องอธิบายให้
เหตุผลและนิยามให้ได้อย่างแม่นย าเพื่อควบคุมจัดการความตายให้อยู่ในที่ทาง
ต่างๆ ของโลกสมัยใหม่นั่นคือปัญหา เพราะเราทุกคนล้วนรู้จักความตายแต่มัน
เป็นไปไม่ได้ที่จะอธิบายแจกแจงในการรับรู้แบบโลกสมัยใหม่ Bauman อธิบายว่า 
ความตายเป็นสิ่งที่ไม่อาจรับรู้ได้ เพราะทุกการรับรู้มาจากสติ ความตั้งใจมุ่งมั่น 
กล่าวคือ มี Subject ในการรับรู้ ในกระบวนการนั้น (มิอาจสัมผัสได้เพียงจาก
จิตใต้ส านึกหรือ Sense อ่ืนใดของมนุษย์) การรับรู้เป็นการพยายามเข้าถึง 
Subject นั้นๆ และเรียก “การมีอยู่” ของสิ่งนั้นว่าเป็นสิ่งที่ทั้งโลกสามารถเข้าใจ
ในหลักการเดียวกัน (ความรู้) โดยหลักการเช่นนี้ ความตายที่ไม่มี Subject ใดๆ 
ให้จับต้องและเข้าใจได้ ความตายจึงเป็นสิ่งที่ไม่อาจรับรู้ได้ตามหลักสมัยใหม่  
เช่นกันในการสร้างความเข้าใจต่อความตายนั้น เราจะรู้ว่า มันไม่มีอยู่ต่อเมื่อ 
“เราต้องรับรู้ได้ว่า ไม่มีการรับรู”้ (Absence of perception) ต่อสิ่งนั้นแล้ว ซึ่งไม่อาจ
เกิดขึ้นได้ต่อเรื่องความตายที่เป็นเหมือนการหยุดทุกการกระท า (Acting subject) 
ดังนั้นความตายจึงหยุด (จบ) ทุกการรับรู้ไปด้วย 

ปัญหาของโลกสมัยใหม่ที่เกี่ยวข้องกับชีวิตและการด ารงอยู่ของมนุษย์
จึงอาจเห็นได้จากมุมมองความตายของยุคสมัยใหม่ ความตายที่เป็นเรื่องสามัญ 
แต่วัฒนธรรมสมัยใหม่กลับปฏิเสธความตาย โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่ออธิบายผ่าน
ทฤษฎีสภาวะสมัยใหม่ช่วงปลาย (Late modernity) ที่ถูกท าความเข้าใจว่ามี
ลักษณะพิเศษที่มากไปกว่ายุคสมัยใหม่ก่อนหน้า Heaphy (2007, p. 149) 
อธิบายความตายจากทฤษฎีดังกล่าวว่า การที่เราก าลังสูญเสียความหมาย 
ที่มีร่วมกันทั้งในเชิงสัญลักษณ์และพิธีกรรมที่มีอยู่ล้อมรอบความตายนั้น  
เป็นตัวชี้วัดให้เห็นความไร้ทักษะและความสามารถของสังคม (Collective 
deskilling) ในการสร้างสัมพันธ์ที่มีต่อแก่นแท้ในชีวิตเรา (Core life issues)  
ยิ่งไปกว่านั้น ความเสี่ยงในชีวิตที่เพิ่มสูงขึ้นและส่งผลต่อความตายของมนุษย์ได้



Journal of Social Work and Social Administration Vol. 32 No.2 July-December 2024 

 

185 

สร้าง sense ของความไม่มั่นคงในชีวิต ทั้งการอยู่และตายอย่างโดดเดี่ยว  
ซึ่งเป็นการต้องเผชิญความตายด้วยฐานทรัพยากรเฉพาะของตัวเราเอง ไร้ที่พึ่งพิง 
(ทั้งทางใจและกาย) นั่นคือ ชีวิตแบบปัจเจกและความเป็นส่วนตัวของคนในยุค
ปัจจุบัน 

สภาพชีวิตในโลกสมัยใหม่ไฉนจึงยากล าบาก และเราจะด ารงอย่างไร 
เราจะเข้าใจได้อย่างไร ทั้งสิ่งที่เป็นตัวตนของเราและสิ่งที่เราเผชิญอยู่ แม้กระทั่ง
การเข้าใจความตายซึ่งเป็นสิ่งที่ด ารงมาคู่ขนานกับการมีชีวิตก็ยังไม่อาจเข้ าใจ
และจัดการได้โดยง่าย สังคมสมัยใหม่บ่มเพาะอะไรให้กับผู้คนของยุคสมัยนี้  
ค าถามที่ดูเหมือนว่าสภาพสังคมสมัยใหม่จะเอ้ือให้เกิดมุมมองต่อการใช้ชีวิต 
ทั้งอยู่และตายเช่นนั้น น าเข้าสู่จุดมุ่งหมายของการศึกษาเพื่อสะท้อนให้เห็น
บทเรียนแห่งชีวิตในยุคสมัยใหม่ โดยตั้งค าถามต่อปฏิบัติการของสภาวะสมัยใหม่
ที่ส่งผลต่อชีวิตและการด ารงอยู่ผ่านมุมมองและประสบการณ์เร่ืองความตายเพื่อ
ระบุให้เห็นความชัดเจนและความสัมพันธ์ในระดับทฤษฎีและประสบการณ์ของ
ผู้คน ส าหรับบทความชิ้นนี้ จะเป็นการศึกษาเชิงทฤษฎีของสภาวะสมัยใหม่ที่
ส่งผลต่อความมั่นคงภายในของมนุษย์เพื่อท าความเข้าใจปฏิบัติการของสภาวะ
สมัยใหม่ต่อวิถีและชีวิตทางสังคมในระดับปัจเจกบุคคลทั้งการให้คุณค่า (Value) 
และความหมาย (Meaning) ที่สะท้อนถึงตัวตน (Self) และอัตลักษณ์ (Identity) 
กล่าวได้ว่า งานชิ้นนี้ ต้องการอธิบายความไม่มั่นคงในการใช้ชีวิตในสภาวะ
สมัยใหม่ผ่านการวิเคราะห์ในระดับทฤษฎีเพื่อน าไปสู่กระบวนการและมุมมองใน
การเข้าใจชีวิตและเท่าทันปัญหาของการด ารงอยู่ในยุคสมัยใหม่มากขึ้น เพราะ
มนุษย์ยุคนี้ ไม่เพียงเจอวิกฤตของการด ารงอยู่ (Existential crisis) แต่พวกเขา
ก าลังเจอสภาพการณ์ที่หล่อหลอมจากสภาวะสมัยใหม่และจ าต้องต่อสู้ต่อรอง
กับปฏิบัติการรายรอบตัวในชีวิตประจ าวันอยู่เสมอ การเข้าใจได้ถึงสารัตถะ 
ทางเลือก ข้อจ ากัด และมีความรู้ในธรรมชาติของตนเองที่เติบโตห้อมล้อมจาก
สภาพภายนอกทางสังคมจึงจะเป็นปราการที่ดีในการด ารงอยู่ได้ต่อไป  



วารสารสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และการบริหารสังคม ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2567 

 

186 

การสูญเสียคุณค่าและความหมายในสภาวะสมัยใหม่  
สภาวะสมัยใหม่ (Modernity) เริ่มเมื่อค าว่า “ยุคใหม่” (Modern) 

ปรากฏขึ้นอย่างเลือนรางตั้งแต่ศตวรรษที่ 57 ผ่านวิวาทะมาหลายร้อยปีและ
ค่อยๆ ด ารงตนได้ชัดเจนขึ้นในศตวรรษที่  18  (Schabert, 1983) กระทั่ง 
นักประวัติศาสตร์ได้จัดช่วงเวลาเพื่อเปลี่ยนผ่านให้เป็นยุ คหลังสมัยใหม่ 
(Postmodernism) ตั้งแต่ปลายศตวรรษที่ 198 แต่ความเป็นสมัยใหม่ยังฝัง
จิตส านึกแห่งยุคไว้อยู่ตลอดมา เช่นเดียวกันเราไม่อาจปฏิเสธชีวิตปัจจุบันที่ยัง
ข้ามไม่พ้นระบบหรือวิธีคิดเชิงสถาบันของสภาวะสมัยใหม่ได้เด็ดขาด ยิ่งไปกว่า
นั้น มนุษย์ยุคนี้ก าลังเจอปัญหาเกี่ยวกับลักษณะหรือการด ารงอยู่ของสังคม
สมัยใหม่ในหลายทิศทาง ทั้งวิกฤตสิ่งแวดล้อม การอยู่ร่วมระหว่างวัย วิกฤตทาง
คุณค่าและอัตลักษณ์ ภาวะวิตกกังวลและความแปลกแยก ความสัมพันธ์ของคน 
สัตว์ และเทคโนโลยี ฯลฯ 

อย่างไรก็ตาม “สภาวะสมัยใหม่” ในแวดวงการถกเถียงของสังคม 
ร่วมสมัย หมายถึง อารยธรรมใหม่ที่พัฒนาขึ้นในยุโรปและอเมริกาเหนือช่วง 
200-300 ปี และความหมายของมันในช่วงต้นศตวรรษที่ 20 ส่งนัยยะถึง 
การพัฒนาที่ก าเนิดจากอารยธรรมยุโรปและอเมริกาเหนือจากการพัฒนาเทคนิค
ในการศึกษาธรรมชาติ พัฒนาเทคโนโลยี เครื่องจักรใหม่ๆ และวิถีการผลิตแบบ
อุตสาหกรรม ที่น าไปสู่การยกระดับชีวิตด้านวัตถุอย่างไม่เคยมีมาก่อน (ดาริน  
อินทร์เหมือน, 2547, น. 6) รูปแบบเช่นนี้ ถูกเข้าใจในฐานะ “การสร้างความทนัสมยั” 
(Modernization) คือ กระบวนการที่น าสภาวะสมัยใหม่ดังกล่าวไปสู่ภาวการณ์ 
ด ารงอยู่ และท าให้มันสามารถเลียนแบบได้โดยสังคมอ่ืนๆ ที่มิใช่ตะวันตก 
ขณะที่ Krishan Kumar (1995, pp. 172-173) อธิบายความสัมพันธ์ระหว่างค า
                                                 
7 ยุคใหม่ (Modern) น าเสนอข้ึนในประวัติศาสตร์ยุโรป เพื่อแบ่งระหว่างภาวะโบราณ (Antique) กับภาวะสมัยใหม่ 
(Modern) โดย Cassiodorus (485-580) และยุคใหม่ใน ศตวรรษที่ 5 ย่อมแตกต่างกันกับสมัยใหม่ ณ ปัจจุบันอย่างยิ่ง 
8 Arnold Toynbee นักประวัติศาสตร์ที่ได้แบ่งยุคโดยก าหนดให้ยุคสมัยใหม่ จบลงในท้าย ศตวรรษที่ 19 และยุค
ต่อจากนั้นเรียก ยุคหลังสมัยใหม่ ดูรายละเอียดใน สุภางค์ จันทวานิช (2551, น. 266). 



Journal of Social Work and Social Administration Vol. 32 No.2 July-December 2024 

 

187 

ว่า สภาวะสมัยใหม่ (Modernity) และ สมัยใหม่นิยม (Modernism) สรุป 
ได้ว่า “สภาวะสมัยใหม่ อ้างอิงถึงการสร้างสรรค์ทางเศรษฐกิจ เทคโนโลยี และ
ภูมิปัญญาของสังคมตะวันตกตั้งแต่ยุคศตวรรษที่ 18 เป็นต้นมา ขณะที่สมัยใหม่
นิยม เป็นขบวนการทางวัฒนธรรมที่เริ่มเกิดข้ึนในช่วงปลายศตวรรษที่ 19 แม้ว่า
บางวิถีแล้วมันจะสานต่อแรงกระตุ้นของสภาวะสมัยใหม่ แต่ความหมายที่ส าคัญ
มากกว่าอยู่ที่การสถาปนาปฏิกิริยาต่อต้านลักษณะส าคัญบางประการของ
สภาวะสมัยใหม่” ดังนั้นแล้ว สภาวะสมัยใหม่ (Modernity) จึงเป็นค าที่เป็น
กลาง กว้าง หรือมีลักษณะทั่วไปที่ไม่ใช่ทั้งกระบวนการทางเศรษฐกิจหรือ
วิสัยทัศน์ทางวัฒนธรรมแต่เป็นประสบการณ์ทางประวัติศาสตร์ ที่เชื่อมต่อทั้ง 2 
ส่วนเข้าด้วยกัน 

จากหนั งสื อ  Formations of Modernity (Hall & Gieben, 1992, 
pp. 14-16) กล่าวถึงสภาวะสมัยใหม่ว่า เป็นรูปแบบที่ชัดเจนและพิเศษเฉพาะตัว
ของชีวิตทางสังคมที่แสดงถึงลักษณะของสังคมสมัยใหม่ สังคมสมัยใหม่เริ่ม
ปรากฏข้ึนในยุโรปเมื่อประมาณปลายคริสต์ศตวรรษที่ 15 แต่สภาวะสมัยใหม่ใน
ความหมายที่ใช้ในการอภิปรายกันอย่างร่วมสมัยใหม่นั้น ปรากฏขึ้นในยุคแห่ง
การรู้แจ้ง (the Enlightenment) ของศตวรรษที่ 18 ขณะที่ต่อมาในศตวรรษที่ 19 
สภาวะสมัยใหม่กลายเป็นสิ่งที่ถูกบ่งชี้กับอุตสาหกรรมนิยมและความเปลี่ยนแปลง
ทางเศรษฐกิจสังคมวัฒนธรรมที่เชื่อมโยงกับความเป็นสมัยใหม่ และในศตวรรษ
ที่ 20 บางสังคมที่ไม่ใช่ยุโรป เช่น ออสเตรเลียและญี่ปุ่น ได้เข้าร่วมเป็นส่วนหนึ่ง
ของกลุ่มอุตสาหกรรมก้าวหน้า สภาวะสมัยใหม่กลายเป็นปรากฏการณ์ระดับ
โลกยิ่งขึ้นทุกที 

สภาวะสมัยใหม่มีหลักการที่ยืนหยัดว่าชีวิตมนุษย์นับแต่หลังปฏิวัติ
การเมืองและภูมิปัญญาในศตวรรษที่ 17-18 นั้นจะดีกว่าเมื่อก่อน หากเป้าหมาย
ของชีวิตในยุคโบราณ คือ การพินิจระเบียบจักรวาลและที่ทางของมนุษย์ 
อย่างสันติแล้ว (เป็นเป้าหมายแบบไม่มีเครื่องมือหรือหนทางท าให้เป็นจริง) 



วารสารสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และการบริหารสังคม ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2567 

 

188 

เป้าหมายในชีวิตของมนุษย์สมัยใหม่ ตั้งเป้าหมายที่ง่ายและบรรลุได้จริง นั่นคือ 
การสนองอารมณ์ปรารถนา ธรรมชาติต้องถูกพิชิตไม่ใช่เพ่งพินิจ ทฤษฎีกับ
เทคนิคสลายความต่างลง สังคมแบบตั้งมั่นด้วยตนเอง (Self-grounding) ใน
ฐานะมนุษยนิยมที่ยืนยันตัวเองได้เกิดขึ้น หากคนโบราณเป็นนักฝัน ไตร่ตรอง
สะท้อนตัวเองจากมุมมองของสิ่งที่ควรเป็น คนสมัยใหม่พร้อมจะก าหนด 
ทิศทางการสะท้อนจากวิถีที่สิ่งต่างๆ เป็นอยู่ ปฏิเสธและแยกตัวเองออกจาก
ศาสนาให้กลายเป็นเร่ืองทางโลก (Secularized) (Pippin, 1991) 

สิ่งเหล่านี้ สะท้อนให้เห็นการให้คุณค่าและความหมายในชีวิตจาก
สังคมที่เปรียบเทียบให้เห็นความต่างอย่างชัดเจนจากยุคโบราณและยุคสมัยใหม่ 
คุณค่าและความหมายในชีวิตเช่นนี้เองท าให้ช่วงคร่ึงหลังของศตวรรษที่ 19 เกิด
การตั้งค าถามต่อความเข้าใจตัวเองของยุครู้แจ้งและส่งผลต่อความมั่นใจใน
ตนเองของสภาวะสมัยใหม่ ทฤษฎีการวิพากษ์อุดมการณ์เทววิทยาเกี่ยวกับ 
“ความตายของพระเจ้า” ฯลฯ  ก่อให้เกิดการรื้อถอน ปฏิกิริยาจ านวนมากกับ
เร่ืองขีดจ ากัดของมนุษย์ (Human finitude) ค าถามเก่ียวกับภาวะที่มีจ ากัดของ
มนุษย์หรือเส้นขอบทางธรรมชาติ ภูมินิเวศ ประวัติศาสตร์ ไปถึงภววิทยาการ
รับรู้ของมนุษย์ กลายเป็นความขัดแย้งในตัวเองของส านึกแห่งยุคสมัยใหม่ 
ลักษณะนิยมความก้าวหน้าและมั่นใจมากของสมัยใหม่ ถูกตั้งค าถามมากขึ้น 
ทุกที และไม่เพียงสงสัยต่อสภาวะสมัยใหม่ แต่ยังสงสัยต่อวัฒนธรรมตะวันตก
ทั้งหมดด้วย (Pippin, 1991) ประเด็นวิพากษ์ถึงปัญหาของสภาวะสมัยใหม่
ส าคัญๆ ได้แก่ สภาวะสมัยใหม่เป็นหายนะทางจิตวิญญาณ เพราะเป็นการท าให้
ชีวิตมนุษย์กลายเป็นกิจวัตรที่ไร้ความหมาย สภาวะดังกล่าวประสบความส าเร็จ
ในการเปลี่ยนชีวิตและความปรารถนาของมนุษย์  ดังที่ Max Weber (2005,  
pp. 123-125) กล่าวไว้ว่า จักรวาลทั้งหมดของระเบียบเศรษฐกิจสมัยใหม่ คือ  
กรงขังเหล็ก ซึ่งผลิต ผู้เชี่ยวชาญเฉพาะที่ไร้จิตวิญญาณ และผลิตความเชื่อผิดๆ 



Journal of Social Work and Social Administration Vol. 32 No.2 July-December 2024 

 

189 

ความว่างเปล่าอันนี้ ได้บรรลุถึงพัฒนาการระดับที่มนุษยชาติไม่เคยบรรลุถึง 
มาก่อน 

อีกประเด็นหนึ่งที่ส าคัญที่ส่งผลทางการเมืองระดับโลก คือ การท าให้
สังคมทันสมัย (Social modernization) ซึ่งเป็นแนวทางของประเทศอ่ืนนอก
ภูมิภาคยุโรปและอเมริกาเหนือ พบว่า ระบบการบริหารจัดการที่แยกส่วน 
อย่างมีประสิทธิภาพ การเน้นวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีในหลักสูตรการศึกษา 
และการสนับสนุนให้ปัจเจกแบกภาระให้ก าหนดกฎเกณฑ์ชีวิตตนเอง ล้วนน ามา
ซึ่งความคาดหวังและกระทบต่ออ านาจจารีตเดิมที่คอยก ากับชีวิตผู้คน สิ่งเหล่านี้
ก่อให้เกิดภาวะความแปลกแยก (Anomy) ความไม่พอใจลัทธิบริโภคนิยม หรือ
การท าให้วัฒนธรรมที่ควรให้คุณค่าหาซื้อเข้าถึงได้ง่ายและกลายเป็นสินค้า  
นักคิดในสายสุญนิยม (Nihilism) ได้โจมตีในเร่ืองคุณค่าของสภาวะสมัยใหม่และ
แนวคิดยุครู้แจ้งว่า ไม่ได้เชื่อมโยงความสัมพันธ์ทางสังคมและศีลธรรมกับเนื้อแท้
ในชีวิตประจ าวัน กล่าวคือ คุณค่าทางศีลธรรมของยุครู้แจ้งขาดประสิทธิผลและ
ความเชื่อมโยงใดๆ กับปฏิบัติการทางสังคม และเหตุนี้ มันได้ค่อยๆ น าไปสู่ความ
เสื่อมของความสัมพันธ์เหล่านั้นผ่านกระบวนการใช้เหตุใช้ผล (ในทัศนะแบบ 
Weber) หรือการท าให้เป็นทุนนิยมแบบ Karl Marx เหล่านี้เป็นต้น (Critchley, 
2001, p. 5) 

ส าหรับ Max Weber (1864-1920) ประเด็นการวิพากษ์หลักการของ
ยุคแห่งการรู้แจ้งและสภาวะสมัยใหม่ โดยเฉพาะในเร่ืองการด ารงอยู่และการับรู้
ตัวตนของมนุษย์นั้นเห็นได้ชัดจาก มโนทัศน์เรื่อง หลักเหตุผล (Rationality) 
ข้อเสนอในเรื่องนี้ ของ Weber คือ ตรรกะทางความคิดที่ยิ่งใหญ่ของมนุษย์นั้น 
ไม่ได้ท าให้เสรีภาพปรากฏขึ้น แต่น าไปสู่การสร้างกรงขังเหล็กของการใช้หลัก
เหตุผลแบบราชการ เหตุผลในลักษณะนี้ จึงเป็นเพียงหลักเหตุผลเชิงเครื่องมือ-
เป้าหมาย (Purposive-instrumental rationality) (Weber, 1978) หากขยาย
ความ Kolb (1986) อธิบายหลักเหตุผลว่า มีนัยยะถึงการด าเนินตามกฎ ซึ่งตรง



วารสารสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และการบริหารสังคม ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2567 

 

190 

ข้ามกับการกระท าตามแรงกระตุ้นหรือสัญชาตญาณ หลักเหตุผล จึงหมายถึง 
ความคงเส้นคงวาในการเชื่อมโยงความคิดหรือค าพูด เป็นระเบียบของตรรกะ
ไปสู่ข้อสรุป มีระเบียบของวิธีการในการบรรลุเป้าหมาย Weber (2005) มอง
ความสัมพันธ์ภายในระหว่างสภาวะสมัยใหม่กับสิ่งที่เขาเรียกว่า “ลัทธิเหตุผล
แบบตะวันตก” (Occidental rationalism ) ว่ามีความเชื่อมโยงในตัวเอง และ
การรุ่งเรืองของวิทยาศาสตร์เทคโนโลยี การเติบโตของทุนนิยมตะวันตก ใน
ฐานะรูปแบบที่ “มีเหตุผล” ชีวิตทางเศรษฐกิจและวัฒนธรรมที่วางอยู่บน
กฎเกณฑ์ของเหตุและผลและเป็นกระบวนการที่กว้างใหญ่กว่าที่ด าเนินอยู่ใน
วัฒนธรรมตะวันตก นั่นคือ กระบวนการท าให้มีเหตุผล (Rationalization)  
การเติบโตขึ้นของระบบราชการ9 ในฐานะรูปแบบของการจัดองค์กร เป็นสิ่งที่
แสดงให้เห็นการเติบโตของกระบวนการท าให้วัฒนธรรมสมัยใหม่เป็นเหตุเป็นผล 
ระบบราชการถูกใช้ในฐานะเครื่องมือทางการบริหารเพื่อให้ได้มาซึ่งความ
ยุติธรรมและเสมอภาคนั้น มีราคาของมันอยู่เมื่อเทียบกับสังคมจารีตในแบบเดิม 
นั่นคือ เราจะสูญเสียความหมายของชีวิต (Bocock, 1992) 

ข้อเสนอที่ว่า วิวัฒนาการของวัฒนธรรมสมัยใหม่ไม่ได้เพิ่มความสุขให้
มนุษย์อย่างที่หลายคนคาดหวัง สิ่งที่มากับความก้าวหน้า ความมั่งคั่ง ความสุข 
ผ่านการใช้เทคโนโลยี คือ การสลายของขนบประเพณี ข้อห้ามของสิ่งเหนือ
ธรรมชาติ กระบวนการที่วัฒนธรรมเหล่านี้ค่อยๆ สูญสลายไป ด้วยการท า 
ความเข้าใจและอธิบายอย่างมีเหตุมีผลนั้น เป็นสิ่งที่ Weber (1946) อธิบายใน
ฐานะกระบวนการคลายมนต์ขลังของโลก (Disenchantment of the world) 
กระบวนการคลายมนต์ขลังนี้ ได้น าไปสู่ศาสนาที่นับถือพระเจ้าองค์เดียวในโลก
ตะวันตก ในทางปฏิบัติ หมายความถึงการที่วิถีปฏิบัติของชีวิตค่อยๆ ถูกแทนที่
ด้วยระบบความหมายและคุณค่ารวมที่เป็นหนึ่งเดียว แม้ในช่วงแรกยังนับถือ

                                                 
9 ค านี้ ภาษาอังกฤษคือ bureaucracy ซึ่งแปลได้หลายแบบ และราชบัณฑิตยสถานแปลว่า อ ามาตยธิปไตย (ส านักงาน
ราชบัณฑิตยสภา, 2542). 



Journal of Social Work and Social Administration Vol. 32 No.2 July-December 2024 

 

191 

พระเจ้าในขนบของเพียวริทัน (Puritan) แต่กระบวนการที่ไม่หยุดยั้งนี้ ได้ผลัก
ไสศาสนาที่นับถือพระเจ้าองค์เดียวว่าเป็นสิ่งที่ไม่มีเหตุผล ดังนั้นจึงถือว่าศาสนา
นับเป็นโลกทัศน์ที่เป็นหนึ่งเดียวกับโลกฆราวาสสมัยใหม่ ในโลกทัศน์ที่เป็น
เอกภาพ ไม่ว่าจะเป็นศาสนาหรือวิทยาศาสตร์เช่นนี้ สิ่งที่ตามมาก็คือ การแตก
ออกเป็นชิ้นเล็กชิ้นน้อยจนกลายเป็นขอบเขตคุณค่าที่เข้ากันไม่ได้ (Value-
fragmentation) กล่าวคือ คุณค่าทางสุนทรียะในปัจจุบันกลายเป็นปฏิปักษ์ต่อ
คุณค่าทางศาสนาอย่างไม่อาจประนีประนอมได้ โดยเปลี่ยนการตัดสินเชิงคุณค่า 
เป็นเพียงการตัดสินในทางรสนิยม ซึ่งสิ่งที่ถูกต าหนิทางศีลธรรมจะกลายเป็น
เพียงสิ่งที่ไม่มีรสนิยม (Kim, 2022) 

สิ่งที่ดูเหมือนจะขัดแย้งในตัวเองนี้เป็นรากฐานของจินตภาพของ 
ยุคสมัยที่กลายเป็นปัญหาของมนุษยชาติยุคใหม่ การคลายความศักดิ์สิทธิ์ ได้
สร้างโลกที่ไม่มีรากฐานมูลเหตุอันแน่ชัดต่อความเชื่อมั่นของคนๆ หนึ่ง ตาม
ความเห็นของ Weber ปัจเจกในยุคสมัยใหม่มีแนวโน้มที่จะกระท าการตามแรง
กระตุ้นทางสุนทรีย์ของตนเองและความเชื่อมั่นตามอ าเภอใจ ซึ่งไม่สามารถ
เข้าใจในเหตุการณ์ที่จะเกิดขึ้นและไม่อาจปฏิบัติตามความเชื่อมั่นของตนเองได้ 
หรือการพูดถึงแนวคิด the Last Man ของ Nietzsche (2006) ซึ่งเห็นปัจเจก
เป็นบุคคลที่ไม่มีความทะเยอทะยานหรือความฝันเป็นเพียงส่วนหนึ่งของระบบ 
ที่ใหญ่กว่า ดังนั้นแล้ว ความล้มเหลวในการปฏิบัติตามหลักการหรือผู้เชี่ยวชาญ
ที่ไร้จิตวิญญาณเช่นนี้ ก าลังสร้างตัวตนแบบสมัยใหม่ที่ไร้พลงัอ านาจในตนเองขึน้
เรื่อยๆ กล่าวอีกนัยหนึ่ง คุณค่าที่เคยแผ่ซ่าน ซึมลึกไปตามขนบการตีความใน 
ทุกมิติหลากบริบท สร้างพลังและแรงศรัทธา ทรงคุณค่าและมีความหมายกับ
ผู้คนได้ถูกจัดวางใหม่ผ่านระบบระเบียบของหลักเหตุผลแบบตะวันตก สิ่งที่เคยมี
ค่าและมีความหมายในที่หนึ่ง อาจไร้คุณค่า หมดความหมายไม่จ าเป็นต่อ 
การด ารงอยู่ในตรรกะและเหตุผลแบบตะวันตกอีกต่อไป กระบวนการคลายมนต์
ขลัง (Disenchantment) ได้เขย่าระเบียบโลกใหม่ท าให้เกิดการกระจัดกระจาย



วารสารสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และการบริหารสังคม ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2567 

 

192 

ของคุณค่าต่ างๆ จนไม่อาจด ารงอยู่ ร่ วมกันได้  (Value-fragmentation)  
ความสั่นคลอนเชิงลึกในพื้นฐานวิถีของปัจเจกได้สร้างตัวตนแบบสมัยใหม่ที่  
ไร้พลังอ านาจขึ้นเรื่อยๆ (Disempowerment of the modern self) (Kim, 
2022)  

Weber เห็นว่า วัฒนธรรมแบบจารีตช่วยเสนอค าอธิบายและให้เหตุผล
รองรับการมีอยู่ของพระเจ้าที่จ าเป็นต่อมนุษย์ ให้ค าตอบทางศีลธรรม ค าถาม
เชิงอัตวิสัยหรือการมีชีวิตอยู่ บทบาทของวัฒนธรรม คือ การให้ความหมาย 
แก่ชีวิตหรือช่วยให้ผู้คนท าความเข้าใจชีวิต เขาเชื่อว่า วัฒนธรรมจารีตยืนหยัด
อยู่ได้ เพราะมันเสนอวิถีการจัดการกับปัญหาอันลึกซึ้งต่อชีวิตและการด ารงอยู่
ของมนุษย์ แม้ในยุครู้แจ้งจะมีความหวังว่า วิทยาศาสตร์จะเข้ามาแทนที่ศาสนา 
เป็นรากฐานแก่อารยธรรมใหม่ แต่ Weber เสนอว่า ความหมาย ความทุกข์ 
หรือความยุติธรรม ไม่อาจแก้ได้ด้วยวิทยาศาสตร์เพียงอย่างเดียว พื้นที่ของ
สุนทรียะ อีโรติก หรือศิลปะก็เป็นด้านที่ไร้เหตุผลของชีวิตที่จ าเป็นต่อการด ารงอยู่ 
เมื่อชีวิตประจ าวันได้รับผลกระทบจากการท าให้สังคมและวัฒนธรรมมีเหตุมีผล 
วิถีแบบประเพณีถูกท าลาย โลกที่มีแต่เหตุผลจะปฏิบัติตามประเพณีแบบ
ทางการ ประเพณีสูญเสียความเป็นธรรมชาติ พื้นที่ของชีวิตสมัยใหม่จะมีการใช้
เหตุผลแบบทางการตามรูปแบบ (Formal rationality) มากกว่าใช้เหตุผลตาม
เนื้อหาสาระ (Substantive rationality) ทั้งที่หากใช้เหตุผลเชิงเนื้อหาอย่าง
เต็มที่มีอิสระ เราจะสามารถเลือกคุณค่าของเราเอง ไม่มีเทพเจ้าสูงสุดหรือคุณค่า
ใดสูงสุด โลกจะมีประเพณีที่หลากหลาย ความหวังเช่นนี้  Weber ก็ไม่เห็นทาง
เป็นจริง เพราะระบบรัฐราชการได้จ ากัดเสรีภาพอย่างเข้มงวด ผู้คนที่เหมือนจะ
มีเสรีแต่ตกภายใต้เหตุผลที่มีรูปแบบตามกรอบราชการ บรรยากาศเช่นนี้ ผลักให้
ผู้คนมีแนวโน้มที่อยากกลับไปสู่อ้อมแขนของโลกจารีตที่มั่นคงปลอดภัยมากข้ึน 
(Kolb, 1986) 



Journal of Social Work and Social Administration Vol. 32 No.2 July-December 2024 

 

193 

อย่างไรก็ตาม แม้ข้อเสนอแห่งยุคสมัยได้น าไปสู่การกล่าวถึงจุดสิ้นสุด
ของยุคสมัยใหม่และเป็นการเริ่มต้นของยุคหลังสมัยใหม่ (After modernism 
/postmodernism) ก็ตาม แต่เรายังด ารงและใช้ชีวิตอยู่บนรากฐานทางสังคม
จากสภาวะสมัยใหม่และก าลังอยู่ในช่วงเปลี่ยนผ่านที่ส าคัญ ผลที่ตามมาจาก 
การเปลี่ยนผ่านทางสังคมโดยเฉพาะต่อมิติด้านในต่อการใช้ชีวิต การด ารงคุณค่า
และความหมาย อาจต้องท าความเข้าใจในระดับปัจเจกเพื่อเชื่อมโยงให้เห็น
ต่อไป 
 

ตัวตน-อัตลักษณ์ที่ไม่มั่นคงในสภาวะสมัยใหม่ 
การสูญเสียคุณค่าและความหมายในโลกสมัยสมัยใหม่ หากมองให้

ลึกซึ้งอาจต้องใช้มุมมองที่เชื่อมระหว่างความเป็นปัจเจกกับวิถีทางสังคมที่ส่งผล
ระหว่างกัน ผู้เขียนได้ศึกษางานทางความคิดของ Anthony Giddens โดยเฉพาะ
แนวคิด “ตัวตน-อัตลักษณ์กับสภาวะสมัยใหม่” (Modernity and self-identity) 
โดยเป็นงานทางความคิดที่ไม่เสนอเฉพาะโลกภายนอกแต่เชื่อมโยงกับเรื่อง
ภายในที่เกิดขึ้นในบรรยากาศของสังคมสมัยใหม่ (Extensionality-intentionality) 
(Giddens, 1991, p. 1) ที่ส าคัญ ประเด็นของอัตลักษณ์ นับเป็นแก่นแกนส าคญั 
ในเรื่องราวการเรียนรู้ความหมายของชีวิตดังจะได้กล่าวถัดไป อย่างไรก็ตาม 
อาจต้องเร่ิมจากการวางพื้นฐานความเข้าใจในทางความคิดเป็นเบื้องต้น 

1. พื้นฐานทางความคิด 
 การอธิบายสภาวะสมัยใหม่นั้น Giddens ได้เสนอแนวคิดสภาวะ

สมัยใหม่ช่วงปลาย (Late modernity) หรือสภาวะสมัยใหม่ขั้นสูง (High 
modernity) เป็นมุมมองต่อสภาพการณ์ของสังคมร่วมสมัย ในความคิดของ 
Giddens สภาวะสมัย ใหม่  (Modernity)/สั งคมสมั ย ใหม่  (Modern) คื อ  
การจัดการทางสังคมของโลกปัจจุบันในฐานะเป็นโลกที่ได้เข้ามาแทนที่โลก 
ในอดีต ในฐานะเป็นสังคมซึ่งไม่ได้ผูกพันยึดโยงกับจารีตประเพณี วิถีปฏิบัติ 



วารสารสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และการบริหารสังคม ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2567 

 

194 

ความคาดหวังและความเชื่อที่แสดงให้เห็นถึงที่ทางในเชิงประวัติศาสตร์ สภาวะ
สมัยใหม่เป็นสภาวะของความแตกต่างทางประวัติศาสตร์สภาวะหนึ่ง ซึ่งสะท้อน
ให้เห็นการเข้ามาแทนที่ทุกสิ่งทุกอย่างที่สูญสลายหายไปก่อนหน้า (เชษฐา  
พวงหัตถ์, 2551, น. 23) ลักษณะที่ว่านี้เป็นพลังที่พุ่งไปข้างหน้าอย่างรวดเร็ว
รุนแรง สภาวะสมัยใหม่ช่วงปลาย (Late modernity) คือ ขั้นตอนที่ก้าวหน้า
ของสภาวะสมัยใหม่ (an Advanced stage of modernity) มีลักษณะเป็น
พลวัตเนื่องจากมีการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วและกว้างขวางกว่ายุคก่อนหน้า 
จากการศึกษาสถาบันทางสังคมในช่วงเวลาต่างๆ ในประวัติศาสตร์ Giddens 
เห็นความเปลี่ยนแปลงที่เป็นลักษณะโดดเด่นของช่วงเวลาปัจจุบัน ซึ่ งมีความ
แตกต่างระหว่างรูปแบบก่อนสมัยใหม่ ( Pre-modern) รูปแบบสมัยใหม่ 
(Modern) และในช่วงปัจจุบัน เป็นรูปแบบสมัยใหม่ช่วงปลาย (Late/high 
modern) ที่มีพัฒนาการอย่างเต็มที่ มีการเปลี่ยนแปลงหลายอย่างเกิดขึ้น 
อย่าง เข้มข้น (Radicalized modernity) เป็นช่วงที่ต้องรับผลจากช่วงที่ 
สังคมพัฒนาอย่างเสรีในช่วงก่อนหน้า ซึ่งมีลักษณะหลายอย่างเปลี่ยนแปลงไป 
(Giddens, 1990)  

 Giddens เสนอว่า โลกทุกวันนี้เป็นโลก “หลังจารีตประเพณี” 
(Post-Traditional) ซึ่งจารีตประเพณี ความเชื่อและวิถีปฏิบัติจ านวนนับไม่ถ้วน
คลุกเคล้าผสมกลมกลืนกัน ในโลกแบบนี้ ไม่มีจารีตประเพณีใดสามารถอ้างสิทธิ
ผูกขาดได้แต่เพียงจารีตเดียว อีกทั้งไม่มีวิถีปฏิบัติแบบใดเพียงแบบเดียวที่
สามารถเป็นรากฐานส าหรับการน ามาใช้ด าเนินชีวิตในสภาวการณ์ของปัจจุบันที่
มีความซับซ้อนและเปลี่ยนแปลงตลอดเวลา จารีตประเพณี ความเชื่อและ 
ความคาดหวังทั้งหลายในปัจจุบันเป็นทรัพยากรที่จะต้องปรับตัว ยืดหยุ่น ในโลก
ยุคโลกาภิวัตน์ที่มีความเป็นสากลซึ่งวัฒนธรรมและวิถีชีวิตทั้งหลายเชื่อมโยงกัน
หมด ดังนั้นโลกสมัยใหม่ไม่ได้น าไปสูก่ารล่มสลายของจารีตประเพณี ตรงกันข้าม 
โลกสมัยใหม่ก าหนดต าแหน่งแห่งที่และบริบทให้กับจารีตประเพณีต่างๆ ใน



Journal of Social Work and Social Administration Vol. 32 No.2 July-December 2024 

 

195 

ฐานะเป็นทางเลือกในการตัดสินใจ และในฐานะทางเลือกของแหล่งที่มาของ
ความรู้ ค่านิยมและศีลธรรม ถ้าในอดีตเรามีชีวิตอยู่ในโลกแบบจารีตประเพณี  
(A Traditional World) เช่นนั้น ในปัจจุบันเรามีชีวิตอยู่ ในโลกของจารีต
ประเพณีจ านวนมากมาย (A World of Traditions) (Giddens, 1991)  

 การเปลี่ยนแปลงกับจารีตประเพณีเป็นลักษณะเฉพาะของสังคม
สมัยใหม่ เชษฐา พวงหัตถ์ (2551, น. 24) อธิบายว่า “อันที่จริง คนรุ่นก่อนหน้า
ก็ถือได้ว่าเป็นคนสมัยใหม่ แต่สังคมของพวกเขาประกอบด้วย รูปแบบการท าให้
เป็นสมัยใหม่อย่างง่ายๆ รูปแบบเดียว (a Simple modernization) ขณะที่
ปัจจุบันเราได้ก้าวเข้าสู่ยุคของ การท าให้เป็นสมัยใหม่ที่มีการขบคิดทบทวนถึง
ผลที่ตามมาตลอดเวลา (Reflexive modernization)” การที่มนุษย์ควบคุม 
“เวลา-พื้นที่” ควบคุมความมืดความสว่าง น้ า อาหารหรือธรรมชาติรอบตัว  
ท าให้สิ่งที่เคยเป็นขีดจ ากัด กลายเป็นผลที่ตามมาจากกระท าของเราเอง 
วัฒนธรรมทางวิทยาศาสตร์เทคโนโลยีที่ช่วยให้เกิดการแพร่กระจายของข้อมูล
ข่าวสารขนานใหญ่ (Symbolic tokens) และวัฒนธรรมของผู้เชี่ยวชาญเอ้ือให้
การควบคุมเชิงสถาบันเกิดขึ้นได้ (Expert systems) (Giddens, 1991, pp. 16-18) 
ลักษณะเชิงสถาบันในโลกสมัยใหม่ช่วงปลายเหล่านี้ สร้างความห่างไกลใน
ชีวิตประจ าวันของผู้คน สภาวะที่เอ้ือมไม่ถึงท าให้มนุษย์วิตกกังวลกับความไว้ใจ
กับระบบ หรือความรู้ที่ผู้เชี่ยวชาญต่างบอกเล่าต่อเรื่องราวที่ผู้เชี่ยวชาญไม่ได้อยู่
ในบริบทเดียวกันกับเจ้าของพื้นที่ (Giddens, 1991, pp. 18-19) ความสัมพันธ์
ของผู้คนที่ต้องการ ความสัมพันธ์ที่แท้เกิดความสั่นคลอน มนุษย์ที่อยู่ในโลกที่  
ไม่แน่นอนและคาดการณ์กับอะไรไม่ได้ด้วยตัวเองเริ่มรู้สึกไร้ค่า ไร้ความหมาย
และตั้งค าถามเชิงคุณค่าต่อสิ่งที่เราด ารงอยู่มากข้ึน น าไปสู่การท าความเข้าใจใน
เร่ือง ตัวตน-อัตลักษณ์ในชีวิตของปัจเจกที่ได้รับผลจากสภาวะที่ไร้ความหมาย  

 การใช้ชีวิตของปัจเจกท่ามกลางการเปลี่ยนแปลง ตัดขวาง ลักลั่น 
ยืดขยาย หดตัว การสลายขอบจ ากัดของพื้นที่-เวลา อันเป็นลักษณะเฉพาะของ



วารสารสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และการบริหารสังคม ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2567 

 

196 

สังคมสมัยใหม่ วิถีทางที่เราใช้ในการด าเนินชีวิตกลับกลายเป็นภัยคุกคามต่อชวีติ 
(ร่วมกัน) เช่น การเลือกท าการเกษตรเพื่อขายต้องใช้สารเคมีเพิ่มผลผลิตจ านวน
มาก ขณะเดียวกันก็สร้างอันตรายทางสุขภาพไปพร้อมกัน ฯลฯ สิ่งเหล่านี้เกิด
ขึ้นกับความสัมพันธ์ที่ปัจเจกบุคคลแต่ละคนมีกับสังคมสมัยใหม่ เมื่อก่อน 
ความเป็นตัวเราถูกตีกรอบโดยจารีต ขณะที่ปัจจุบันความสัมพันธ์นี้มีลักษณะ 
ลื่นไหลและก ากวม อดีตเราถูกห้อมล้อมด้วยจารีตประเพณีจ านวนมาก ขณะที่
ความสัมพันธ์ที่เรามีกับสังคมสมัยใหม่ ซึ่งหมายถึง อัตลักษณ์ทางสังคม (Social 
identity) ได้ถูกดึงให้หลุดออกมาจากบริบท ชุมชน และความคาดหวังที่ครั้งหนึ่ง
เป็นตัวก าหนดความรู้ของตัวเราเองว่าเราเป็นใครและใช้ชีวิตอย่างไร ทุกวันนี้เรา
ต้องรับผิดชอบต่ออัตลักษณ์ของตัวเอง อัตลักษณ์ของเราไม่ได้ผูกโยงกับแหล่ง
อ้างอิงตายตัวที่อยู่ข้างนอกอีกต่อไป ทว่ากลับก าลังลื่นไหลผ่านบริบททางสังคม
และทางสถาบันที่มีความซับซ้อนของระบบวัฒนธรรมแห่งยุคโลกาภิวัตน์ ในโลก
แบบนี้ปัจเจกบุคคลแต่ละคนและทุกคนต้องต่อสู้เพื่อประนีประนอมความ 
ย้อนแย้งในสังคมสมัยใหม่เพื่อตัวของพวกเขาเองด้วยการสร้างสิ่งที่เรียกว่า 
‘โครงการใคร่ครวญตรึกตรองสะท้อนคิด’ (Reflexive project) ของตนเองขึ้นมา 
นั่นคือ ปัจเจกบุคคลแต่ละคนจ าเป็นต้องคุมบังเหียนวิถีทางในการด าเนินชีวิต
ของตนเองท่ามกลางทั้งความเสี่ยงและโอกาส/ความหวังของสังคมสมัยใหม่  

 Giddens เชื่อว่าสังคมแบบหลังจารีตประเพณี (Post-traditional) 
นี้ อัตลักษณ์ของปัจเจกบุคคลไม่ได้เป็นสิ่งที่ได้รับสืบทอดมาหรือมีลักษณะที่
แน่นอนตายตัวไม่เปลี่ยนแปลงต่อไปอีกแล้ว ทว่าได้กลายเป็นโครงการที่มี  
การใคร่ครวญตรึกตรองสะท้อนคิด (Reflexive Project) ซึ่งเป็นเรื่องที่เรา 
ต้องท างานอย่างต่อเนื่องตลอดเวลาและต้องขบคิดทบทวนสิ่งที่ได้ท าไปด้วย  
อัตลักษณ์ส่วนตัวจึงไม่ใช่ชุดของลักษณะที่สังเกตเห็นได้ในช่วงเวลาหนึ่งๆ แต่ได้
กลายเป็นบันทึกชีวิตของบุคคล Giddens อธิบายว่า อัตลักษณ์ของบุคคล 
ไม่ใช่สิ่งที่พบเห็นได้ในพฤติกรรมหรือในความสัมพันธ์ที่มีกับคนอ่ืน แต่อยู่ที่



Journal of Social Work and Social Administration Vol. 32 No.2 July-December 2024 

 

197 

ความสามารถในการท าให้เรื่องเล่า (Narrative) ยังคงมีอยู่ต่อไปเป็นชีวประวัติ
ของบุคคล (ตราบที่หากเขายังคงต้องมีปฏิสัมพันธ์อย่างสม่ าเสมอกับคนอ่ืนๆ ใน
โลกของการด าเนินชีวิตประจ าวัน) ซึ่งต้องมีการบูรณาการเหตุการณ์ต่างๆ ที่
เกิดขึ้นในโลกข้างนอกตัวเข้าด้วยกันและเลือกเอามาใช้กับ ‘เรื่องเล่า’ เกี่ยวกับ
ตัวตนของเราอยู่ตลอดเวลา (Giddens, 1991, p. 54) 

 จากค าอธิบายข้างต้น เราจะเห็นสภาวะสมัยใหม่ที่ด ารงอยู่ใน
บรรยากาศทางสังคมเป็นพื้นฐานบริบทชีวิตในภาพรวมและยังซึมลึกในวิถีของ
ปัจเจกจนหล่อหลอมเป็นลักษณะ “ตัวตน” ของคนที่ใช้ชีวิตท่ามกลางสิ่งเหล่านี้ 
กล่าวคือ จากโครงสร้างหรือบริบทในสังคมก าลังส่งผลต่อวิถีของปัจเจกอย่าง
เข้มข้น ดังนั้นค าถามการศึกษาที่สนใจความไม่มั่นคงภายในที่ส่งผลต่อ
ความหมายของชีวิตจากสภาวะสมัยใหม่นั้น จึงต้องลงลึกไปท าความเข้าใจเนื้อ
ในสภาวะของปัจเจกและวิถีชีวิตที่ล้อมรอบ ซึ่งจะได้กล่าวถัดไป 

2. ตัวตน-อัตลักษณ์ของปัจเจกที่ไม่มั่นคงในสภาวะสมัยใหม่ช่วงปลาย 
 2.1 ตัวตนของยุคสมัย (Self and modernity)  
  ค าถามส่วนใหญ่ของคนในสภาวะสมัยใหม่ช่วงปลาย คือ “เรา

จะท าอะไร” และ “เราจะท าอย่างไร สิ่งเหล่านี้” น ามาซึ่งความพยายามทบทวน
และเข้าใจตัวเองของยุคสมัย ซึ่งเชื่อมโยงกับแนวคิดย่อยที่เรียก Ontological 
Security and Existential Anxiety ซึ่ง Giddens อธิบายประเด็นนี้ในแง่ที่ว่า 
คนยุคสมัยนี้วิตกกังวลกับการสร้างความเข้าใจต่อโลกที่ไม่อาจเข้าใจได้อย่าง
ชัดเจน เช่น เราจ าเป็นต้องมีโรงไฟฟ้านิวเคลียร์จริงหรือไม่ ถ้าไม่มีเราจะพัฒนา
ประเทศด้วยก าลังไฟฟ้าขนาดใหญ่จากที่ไหน แล้วความร้ายแรงหากเกิด 
การรั่วไหลจะป้องกันได้อย่างไร ภาวะที่ไม่อาจสร้างความเข้าใจต่อโลก หรือ 
มีค าตอบที่ชัดเจนให้กับเรื่องใดเรื่องหนึ่งสร้างภาระทางปัญญาและสร้าง 
ความไม่มั่นคงต่อมนุษย์ได้ในระดับภววิทยาเช่นกัน ค าถามต่อการด ารงอยู่  
ที่สร้างให้เกิดความวิตกกังวลในส่วนลึกนั้น Giddens มองเป็นพื้นฐานมาตรวัด



วารสารสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และการบริหารสังคม ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2567 

 

198 

ในการใช้ชีวิตของมนุษย์ และจะมีค าตอบไปตามแต่บริบทชีวิตของแต่ละคน โดย
เขาให้ความหมายกับค าถามตอ่การด ารงอยู่ (Existential questions) ไว้ใน 4 ประเดน็ 
คือ การด ารงอยู่และการมีชีวิต (Existence and being) ชีวิตมนุษย์และขีดจ ากัด 
(Finitude and human life) ประสบการณ์ของผู้อ่ืน (The experience of others) 
และความสืบเนื่องของตัวตน-อัตลักษณ์ (The continuity of self-identity) 

  Giddens เปรียบเทียบกับคู่มือการบ าบัดตัวเองที่ต้องการให้
เกิดขั้นตอนในการตระหนักและเรียนรู้ตนเอง (Self-realization) โดยใช้
กระบวนการทบทวนและเข้าใจตนเอง โดยเฉพาะการเขียนเรื่องราวในชีวิต
ตนเองซึ่งมีหน้าที่ช่วยแก้ไขเรื่องในอดีตเพื่อที่จะจบกับเหตุการณ์ที่ผ่านมานั้นได้ 
และช่วยจัดการอารมณ์ความรู้สึกที่เกิดขึ้นกับแผลในอดีตและลองเขียนเรื่องราว
ใหม่ตามที่เราอยากให้เป็น หรือการชวนให้คิดถึง “ความตาย” โปรแกรมบ าบัด
จะใช้เทคนิคในการชวนให้นึกถึงความตายของคนอ่ืนในอดีต แล้วครุ่นคิด
เกี่ยวกับเรื่องความตายที่เชื่อมโยงระหว่างกันเพื่อขุดหาความรู้สึกที่ซ่อนอยู่ 
สุดท้ายพยายามให้ลองจินตนาการถึงความตายและตั้งค าถามเพื่อเราจะเริ่ม
วางแผนว่าจะเหลือเวลาการใช้ชีวิตเท่าไหร่ จะท าอะไรก่อนหลัง สิ่ งเหล่านี้ 
Giddens มองว่า เป็นการพยายามควบคุมเวลาในอนาคตด้วยอดีต ซึ่งเป็น 
การมองตัวตนหลุดลอยจากบริบทโครงสร้างที่ส่งอิทธิพลรอบตัวแต่ละคน โดย
มนุษย์ยุคปัจจุบันต้องพยายามสร้างความมั่นคงให้กับอนาคตของตัวเอง 
ทั้งการสะสมทรัพย์สินเงินทอง ประกันชีวิต หรือสายสัมพันธ์การแต่งงาน การมี
ลูก ฯลฯ ทั้งที่ความจริงไม่มีความแน่นอนและความมั่นคงใดๆ ในความสัมพันธ์
กันที่เชื่อถือได้ตลอดไป Giddens ตั้งค าถามกับมุมมองของการบ าบัดเหล่านี้ 
โดยอภิปรายปัญหาจากการมองตัวตนในมุมมองของนักบ าบัดสรุปได้ว่า 

  หากเรามอง ตัวตนในฐานะโครงการที่ต้องไตร่ตรองสะท้อนคิด
เพื่อประนีประนอมตัวตนกับสังคมสมัยใหม่ตลอดเวลา (Reflexive project)  
จะพบว่า ตัวตนในคู่มือบ าบัดเป็นการมองเพียงตัวตนหนึ่งเดียว (Oneself)  



Journal of Social Work and Social Administration Vol. 32 No.2 July-December 2024 

 

199 

ที่ไม่เชื่อมโยงและหลุดลอยไปจากบริบทและโครงสร้างของสิ่งที่พวกเขาเผชิญอยู่ 
และมุมมองที่มีต่อช่วงชีวิตถูกท าให้เป็นเพียงการใช้เพื่อผ่อนคลายจากสิ่งที่ 
เผชิญอยู่ แม้กระทั่งการตั้งค าถามต่อตัวเองในฐานะตัวตนที่ผ่านการไตร่ตรอง 
สะท้อนคิด (Reflexive of self) ก็ควรถูกตั้งค าถามเพื่อเชื่อมโยงกับโลกภายนอก
มากกว่าถามเพื่อตรวจสอบการกระท าในแต่ละช่วงเวลานั้นๆ เช่น ที่เราเป็นแบบ
นั้นเพราะสถานการณ์ตอนนั้นเกิดอะไรขึ้น อย่างไรก็ตาม เราจะไม่พบการสร้าง
เรื่องเล่าของตัวตนและอัตลักษณ์ในโลกยุคเก่า เรื่องเล่าเป็นสภาพการณ์ในโลกยุค
ใหม่  ตั้ ง แต่ มี นั กประวั ติ ศ าสตร์ เพื่ อบั นทึ ก เ รื่ อ ง ร า ว ในอดี ต  วิ ธี ก า ร 
เล่าเรื่องราวของตัวเองนี้ส่วนหนึ่งเป็นวิธีการพยายามแยกตัวเองให้แตกต่างจาก
บุคคลอื่นซึ่งเป็นบริบทในยุคสมัยปัจจุบัน เช่น การล าดับเร่ืองราวเพื่อสร้างตัวตน
ใน Facebook หรือ YouTube ของคนยุคนี้ เช่นเดียวกัน เมื่อคู่มือการบ าบัด
พูดถึงการจัดการกับเวลาและการค านึงถึงแต่อนาคตในแง่ดีและโรแมนติก ก็เป็น
การจัดการที่พูดถึงเฉพาะตัวเองขาดซึ่งบริบทในสภาพการณ์จริง เช่น สถานการณ์
จริงมีเหตุการณ์ที่หลีกเลี่ยงไม่ได้อยู่เสมอ และในกระบวนการตระหนักรู้ถึง
ศักยภาพสูงสุดของตนเอง (Self-actualization) มีนัยยะของคุณธรรมเข้ามา
เกี่ยวข้องเมื่อพูดถึงความถูกต้องเชื่อถือได้ของตัวเอง เพราะเมื่อเราก าลั งสร้าง
เส้นคุณธรรมมันเป็นปรากฏการณ์ที่ต้องเทียบกับความเหมาะควรกับบุคคลอ่ืน 
เราเรียนรู้คุณงามความดีได้จากการเติมเต็มของบุคคลอ่ืน แต่คู่มือบ าบัดเน้นให้
สร้างความรู้เฉพาะของตนเอง (Self-knowledge) จากการเรียนรู้ความผิดพลาดของ
ตัวเอง นับเป็นการอยู่กับความจริง ความถูกต้องเฉพาะของตนเองซึ่งบ่มเพาะเส้น
คุณธรรมที่ไม่ใช่ส าหรับคนส่วนใหญ่ เกณฑ์คุณธรรมเหล่านี้ อาจใช้ได้ในพื้นที่ของ
คนคุ้นเคย แต่ในการสร้างตัวตนจ าเป็นต้องเรียนรู้เส้นคุณธรรมจากสังคมโดยรวม 

  ตัวตนแห่งยุคสมัย เป็นการบ่มเพาะให้เป็นตัวตนหนึ่งเดียว 
(Oneself) แยกมิติต่างๆ ในชีวิตให้หลุดลอยจากบริบทสิ่งรอบตัว แม้กระทั่ง 
อัตลักษณ์ก็เป็นอัตลักษณ์ที่มาจากการก าหนดสร้างจากตัวเราเอง (Self-identity) 



วารสารสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และการบริหารสังคม ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2567 

 

200 

ไม่ใช่จากสังคมชุมชนร่วมอย่างในอดีต (Social identity) ตัวตนหนึ่งเดียวที่ขาด
ลอยจากการเชื่อมโยงเกาะเกี่ยวกับผู้คนและสิ่งอ่ืนรอบตัวเช่นนี้ ย่อมขาดแก่น
แกนและแหล่งก าเนิดเพื่อค้นหาสิ่งที่มีความหมายที่ผสานกับอัตลักษณ์ความเป็น
เราได้อย่างแท้จริง 

 2.2 วิถีการใช้ชีวิตและการวางแผน (Lifestyle and life plans) 
  วิถีชีวิตในเงื่อนไขสังคมสมัยใหม่ช่วงปลาย ไม่ใช่วิถีเพียงเพื่อ

เติมเต็มความต้องการในแต่ละวัน แต่เราถูกบังคับให้ต้องเลือกที่จะมีวิถีชีวิต 
เพราะวิถีชีวิตเป็นตัวแสดงออกภายนอกถึงความเป็นตัวเรา (Narrative of self-
identity) วิถีชีวิตจึงไม่ใช่วิถีปฏิบัติตามวัฒนธรรมประเพณีที่สืบทอดกันมา 
แต่เป็นวิถีที่เต็มไปด้วยทางเลือกเพื่อแสดงถึงความเป็นตัวเองมากกว่าการส่งต่อ
ไว้ให้รุ่นหลังเหมือนวิถีประเพณี การได้เลือกและพร้อมที่จะปรับเปลี่ยนไปตาม
ตัวตนและอัตลักษณ์ เป็นเหมือนการได้สะท้อนและสร้างตัวตนของเรา ทางเลือก
ในการใช้ชีวิตเหล่านั้นไม่เพียงสะท้อนว่าเรามีพฤติกรรมอย่างไร แต่มันแสดงถึง
ว่า “เราเป็นใคร” ในช่วงเวลาที่กฎเกณฑ์ระเบียบทางประเพณีที่เคยก าหนด 
วิถีปฏิบัติของเราเสื่อมคลายความขลัง ตัวเราที่ไม่มีกฎกติกาในชีวิตใดมาก าหนด 
เราจึงต้องรับผิดชอบเลือกรูปแบบวิถีชีวิตที่สะท้อนคุณค่าส าคัญจากตัวตนของ
เรานั่นเอง (Core of self-identity)  

  อย่างไรก็ตาม ชีวิตที่เหมือนมีอิสระในการเลือกทั้งการบริโภค
หรือใช้ชีวิตในพื้นที่ท างานกลับเต็มไปด้วยกรอบของระเบียบเงื่อนไขของสังคม
ตามชนชั้นหรือกลุ่มที่ตนสังกัด ปัจเจกจึงต้องสร้างทางเลือกส าหรับรูปแบบชีวิต
ที่อยู่ในระเบียบแบบแผนที่มีอยู่มากน้อยต่างกัน ดังนั้น ในบางเงื่อนไขชีวิตท าให้
บางคนมีวิถีชีวิตแบบถูกก าหนด และต้องมีทางเลือกให้มากพอที่จะซ่อนบุคลิก
กับคนอ่ืนที่ต้องปฏิสัมพันธ์ด้วย เช่น บุคคลสาธารณะหรือเชื้อพระวงศ์ เป็นต้น 
ขณะเดียวกัน การเลือกที่จะสร้างวิถีชีวิตแบบไหนยังได้อิทธิพลจากแรงกดดันใน
กลุ่มหรือผู้มีอิทธิพลในกลุ่มนั้นๆ เช่น สาวออฟฟิศแต่งตัวตามดาราที่แสดงละคร



Journal of Social Work and Social Administration Vol. 32 No.2 July-December 2024 

 

201 

เป็นพนักงานเอกชน ฯลฯ พร้อมไปกับอิทธิพลของสภาพสังคมเศรษฐกิจรอบตัว 
วิถีชีวิตจึงสะท้อนออกมาได้จากหลายเงื่อนไขทางสังคม นอกจากนั้นแล้ว การใช้
ชีวิตในสังคมสมัยใหม่ เราจะพบแต่ความหลากหลายและแยกส่วน โดยเฉพาะ
การแยกส่วนระหว่างความเป็นส่วนตัวและสาธารณะ เพราะฉะนั้น ปัจเจกแต่ละ
คนจึงเคลื่อนไหวอยู่ท่ามกลางแต่ละบริบทรอบตัวหรือสถานที่ต่างๆ ในแต่ละวัน 
นั่นคือ ทางเลือกและกิจกรรมในชีวิตบ่อยครั้งน าไปสู่การแยกแต่ละส่วนในชีวิต
คน ในที่นี้เรียกการแยกส่วนเหล่านั้นว่า ภาคส่วนรูปแบบวิถีชีวิตตามบทบาททาง
สังคม (Lifestyle sectors) ซึ่งเกี่ยวข้องกับการแบ่งกาละและเทศะ (Time-
space) ของกิจกรรมในชีวิตประจ าวันทั้งหมด เช่น การด าเนินชีวิตของคนใน
เมือง ช่วงเช้าต้องไปโรงเรียนลูกที่อยู่ห่างจากบ้าน ขณะที่ต้องรีบมาเข้างานตาม
แบบแผนเวลาสากล และต้องพูดคุยกับลูกค้าในอีกซีกโลก กระทั่งเย็นต้องไปงาน
เลี้ยงที่ต้องแสดงมารยาทตามธรรมเนียมปฏิบัติ และเมื่อกลับบ้านก็ต้องแสดง
บทบาทของพ่อและสามี การด าเนินชีวิตที่มีการปฏิสัมพันธ์กับผู้คนและกิจกรรม
ที่แตกต่างและแยกส่วนกันอย่างมากในแต่ละช่วงเวลาเป็นวิถีชีวิตของคนท างาน
ในปัจจุบันและสร้างความสั่นคลอนกดดันได้ง่าย 

  วิถีที่ต้องด ารงไปตามกรอบปฏิบัติของกลุ่มชนชั้นในบริบทที่
แยกส่วนของสังคม ขณะที่ต้องธ ารงความเป็นตัวตนผ่านทางเลือกในการใช้ชีวิต
นั้นไม่ง่ายแล้ว Giddens ยังตั้งข้อสังเกตกับผลกระทบ (เชิงความมั่นคงภายใน) 
ต่อความเชื่อในการใช้ชีวิต ในยุคของเหตุผลนั้น วิธีการได้มาซึ่งความรู้ความจริง
แบบวิทยาศาสตร์ไม่อาจสร้างความเข้าใจต่อทุกสิ่งทุกอย่างได้ (Methodological 
doubt) แม้วิทยาศาสตร์จะยอมรับว่าไม่อาจมีค าอธิบายต่อทุกเรื่องและ 
รอการค้นคว้า แต่ระบบคิดเชิงนามธรรมในบรรยากาศแบบนี้ได้แทรกซึมไปสู่
ชีวิตประจ าวันของผู้คนและเสนอวิธีการ/วิธีคิด หนทางที่เป็นไปได้อย่างหลากหลาย
ให้กับผู้คน ประกอบกับข้อมูลมหาศาลของสื่อในโลกยุคนี้ การไหลเวียนของ
ข้อมูลที่ล้นเกินและต้องประเมินความจริงของข้อมูล ได้สร้างรูปแบบใหม่ต่อ 



วารสารสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และการบริหารสังคม ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2567 

 

202 

การมองโลกนั้น คือ การท าให้เห็นข้อมูลต่างๆ เป็นภาพตัดปะที่เรียงชิดไป
ด้วยกัน (Juxtaposition) และนั้นช่วยเพิ่มทางเลือกในการใช้รูปแบบชีวิต 
มากข้ึน ขณะเดียวกันก็เพิ่มการรับรู้และเปรียบเทียบวิถีการใช้ชีวิตต่อกันและกัน
ได้โดยง่าย ท าให้การออกแบบวิถีชีวิตเต็มไปด้วยความไม่มั่นใจต่อการเลือกใน
ทุกๆ อย่างรอบตัว 

  เรื่องราวที่ไม่ง่ายในการออกแบบวิถีชีวิต ท าให้เกิดเทคนิคใน
การ “วางแผนชีวิต” เป็นเครื่องมือในการจัดการเวลาที่แสดงเหตุการณ์ส าคัญที่
เกิดขึ้นในช่วงชีวิตของคน แผนในชีวิตเหล่านี้จะถูกไตร่ตรองและจัดระบบวิถีใน
ตัวเอง (Trajectory of the self) ทบทวนและถูกสร้างใหม่ในฐานะทางเลือก
ของปัจเจกที่สะท้อนสถานการณ์/สภาพแวดล้อมที่ส่งผลกับจิตใจภายใน อย่างไร
ก็ตาม รูปแบบการใช้ชีวิตและการวางแผนชีวิตไม่ได้เป็นเพียงเรื่องกระบวนการ
ภายในที่เกิดขึ้นในชีวิตประจ าวันของคนๆ หนึ่งเท่านั้น แต่มันผสมผสานไปกับ
เรื่องทางสังคมภายนอก แม้กับกลุ่มชายขอบที่ดิ้นรนไขว่คว้าหาโอกาสในชีวิต
จากเงื่อนไขและโอกาสทางสังคมก็ยิ่งออกแบบวิถีชีวิตเพื่อช่วยเพิ่มโอกาสที่
เหมาะสมกับศักยภาพและตัวตนอัตลักษณ์มากข้ึน 

  กล่าวโดยสรุป วิถีชีวิตในสภาวะสมัยใหม่ช่วงปลาย เป็น 
การพยายามใช้ชีวิตเพื่อบอกเล่าถึงอัตลักษณ์ของเราไม่ใช่วิถีที่ เกิดไปตาม
ธรรมชาติ และขณะที่ใช้ชีวิตที่เหมือนจะอิสระแต่ยังมีเงื่อนไขของสังคมตาม
กรอบปฏิบัติของกลุ่มชนชั้นในบริบทต่างๆ ที่แยกส่วน และท่ามกลางทางเลือก
ของข้อมูลที่มากล้นก็ยิ่งสร้างภาระทางปัญญาให้เราไม่มั่นคงต่อการตัดสินใจใน
แต่ละหนทางที่เลือก ปัจจุบัน เราจึงใช้เทคนิคในการวางแผนชีวิตเพื่อไตร่ตรอง
และจัดระบบที่ยุ่งเหยิงแต่การออกแบบและวางแผนเหล่านั้นก็ยังคงผสมผสาน
ไปกับเงื่อนไขและสถานการณ์ของสังคมไปด้วย เช่นกัน 

 
 



Journal of Social Work and Social Administration Vol. 32 No.2 July-December 2024 

 

203 

 2.3 ปฏิบัติการของความสัมพันธ์ที่แท้ (Pure relationship) 
  ในการออกแบบวิถีชีวิตย่อมเกี่ยวข้องและสัมพันธ์กับคนและ

สิ่งรอบตัว ความสัมพันธ์ที่เกิดขึ้นในสภาวะสมัยใหม่ช่วงปลายมีความซับซ้อน
และแตกต่างไปตามเงื่อนไขที่โลดแล่นกับวิถีชีวิตของแต่ละคน รูปแบบของ
ความคุ้นเคยในสังคมสมัยใหม่ช่วงปลายทุกวันนี้ต่างจากยุคก่อนหน้าอยู่มาก  
ค าว่ามิตรในยุคนี้เน้นความเป็นคนในและพยายามแบ่งแยกออกจากคนนอกให้
กลายเป็นคนแปลกหน้าหรือศัตรู ต่างจากสมัยกรีกที่ใช้ค าว่า Philos เพื่อ
หมายถึง คนใกล้ชิดหรือเป็นที่รักโดยไม่ค านึงถึงความเป็นญาติหรือสายเลือด 
การเชื่อมโยงกันเป็น Philos ถูกสร้างขึ้นด้วยต าแหน่งทางสังคมของคนๆ นั้นเอง
จากการเลือกไปตามธรรมชาติ ขณะที่สังคมสมัยใหม่ มิตรภาพจะถูกเลือกจาก
ความเป็นไปได้ที่หลากหลาย ความใกล้ชิดอาจพัฒนาจากความสัมพันธ์และ
ขอบเขตทางเลือกก็แตกต่างไปตามสภาพแวดล้อมนิสัยใจคอ อย่างไรก็ตาม 
ความสัมพันธ์ที่ยั่งยืนได้นั้น มีแนวโน้มใกล้เคียงกับ “ความสัมพันธ์ที่แท้” (Pure 
relationship) ซึ่งเป็นสิ่งที่ทรงคุณค่าและมีความหมายกับมนุษย์ 

  ความสัมพันธ์ที่ถูกคาดหวังในสังคมสมัยใหม่ หรือความสัมพันธ์
ที่แท้ (Pure relationship) ถูกมองหาในการมีคู่ ในอดีตการแต่งงานเป็นสัญญา
ที่มักเกิดจากพ่อแม่หรือญาติพี่น้องผ่านการพิจารณาทางเศรษฐกิจและเครือข่าย 
ขณะที่คนยุคนี้ให้ความส าคัญกับความรักโรแมนติกการแต่งงานจึ งกลายเป็น 
จุดเริ่มของความใกล้ชิดและความสัมพันธ์ระหว่างกัน และความสัมพันธ์แบบอ่ืน
ถูกเชื่อมโยงผ่านผลประโยชน์เป็นส่วนมาก นี่คือความแตกต่างที่ชัดเจนระหว่าง
เพื่อนและญาติเหตุนี้ ความสัมพันธ์ในยุคใหม่จึงเห็นแก่ประโยชน์กลุ่มเครือญาติ
มากกว่าเพื่อนที่มองเป็นคนนอก  

  อย่างไรก็ตาม ในความสัมพันธ์ที่แท้ ควรมีองค์ประกอบอย่างน้อย 
3 เรื่อง ดังนี้ 1) การมี “พันธะสัญญา” (Commitment) ในความสัมพันธ์ที่แท้
ถูกใช้แทนข้อผูกมัดที่มีเงื่อนไขจากภายนอกเหมือนเช่นในโลกยุคเก่าที่ได้จาก



วารสารสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และการบริหารสังคม ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2567 

 

204 

การบ่มเพาะ เช่น ข้าเก่าเต่าเลี้ยง ฯลฯ สิ่งที่ท าให้เกิดพันธะสัญญาที่จริงจังอาจ
มาจากพลังแห่งรัก แต่ความรู้สึกรักเพียงอย่างเดียวไม่อาจท าให้เกิดพันธะสัญญา 
เพราะการจะเกิดพันธะสัญญาต่อกันเป็นเรื่องของการต่อรอง แลกเปลี่ยน  
ได้เสีย พันธะสัญญานั้นยากที่จะสร้างให้เกิดขึ้นได้อย่างแม่นย าเพราะมัน คือ 
การคาดเดาจากการก่อร่างความสัมพันธ์ คนที่ผูกมัด คือ คนที่เตรียมรับความเสี่ยง
ที่อาจจะเสียโอกาสจากทางเลือกอ่ืนๆ 2) “ความใกล้ชิด” (Intimacy) ในความสัมพันธ์
ที่แท้เป็นเงื่อนไขที่ท าให้ชีวิตคู่ประสบความส าเร็จและมั่นคงในระยะยาวซึ่งความ
ใกล้ชิดเหมือนเป็นอีกด้านหนึ่งของความเป็นส่วนตัว ทุกวันนี้ การใช้ชีวิตในเมือง
ที่แออัด ผู้คนมีความใกล้ชิดทางกายภาพต่อกันซึ่งเป็นสิ่งที่หลีกเลี่ยงไม่ได้  
แต่ปัจจุบัน ผู้คนประสบปัญหา ความรู้สึกแปลกแยก มนุษย์เสมือนไร้ตัวตนไป
เรื่อยๆ การเข้าสู่ภาวะของความใกล้ชิดเป็นความพยายามรักษาความหมาย 
ของชีวิตกับสภาพแวดล้อมที่คุ้นเคย ซึ่งไม่เคยถูกประสานให้เข้ากับระบบ 
ขนาดใหญ่ในสังคม อย่างไรก็ตามระดับความใกล้ชิดจ าเป็นต้องหาสมดุลระหว่าง 
เสรีภาพและการแบ่งปันความรู้สึกเพื่อไม่กลายเป็นการภาระพึ่งพิงระหว่างกัน 
3) ความสัมพันธ์ที่แท้ขึ้นอยู่กับ “ความไว้ใจ” (Trust) ซึ่งมาจากการที่ได้เป็นที่
หนึ่งหรือมีความส าคัญต่อคนๆ หนึ่ง อดีตเงื่อนไขทางสังคมยังมีอิทธิพลต่อ
ความสัมพันธ์ของผู้คน ความไว้ใจอาจถูกจัดวางไว้ให้แล้ว เช่น การปลูกฝังให้
เชื่อถือในวงศ์วานตัวเองก่อนคนอ่ืน แต่ทุกวันนี้ในโลกที่เงื่อนไขภายนอกเสื่อม
สลายลง แต่ละคนต้องมีทั้งความไว้วางใจและความน่าเชื่อถืออย่างน้อยภายใน
ขอบเขตของความสัมพันธ์ระหว่างกัน การสร้างความไว้ใจ จึงเป็นการสร้าง
สมดุลระหว่างความเป็นอิสระในตัวเองและความจ าเป็นในการเปิดเผยตัวตน  
สิ่งที่ส าคัญในการสร้างความไว้วางใจในความสัมพันธ์ที่แท้ คือ แต่ละคนควรรู้จัก
บุคลิกภาพของอีกฝ่ายและสามารถปฏิบัติตัวได้ตรงตามความต้องการที่ได้รับ
จากอีกฝ่าย Giddens ยกตัวอย่างว่า มนุษย์ควรใช้เวลาในการฟังกันและกันทุก
วันและต้องพยายามเข้าถึงความรู้สึกเบื้องหลังเรื่องเล่าเหล่านั้น เพื่อสร้าง



Journal of Social Work and Social Administration Vol. 32 No.2 July-December 2024 

 

205 

บรรยากาศของการดูแลเอาใจใส่ระหว่างกัน ดังนั้น ผู้คนจะไม่เพียงแค่ทักคนอ่ืน
แต่จะตอบสนองเพื่อเป็นการยืนยันตัวตนของเขา กระบวนการเหล่านั้น เหมือน
เป็นการแบ่งปันความทรงจ าร่วมซึ่งเป็นการยึดเหนี่ยวบุคลิกภาพของคนได้
มากกว่าเพียงแค่แบ่งปันประสบการณ์ทั่วไป 

 สรุป ความสัมพันธ์ที่แท้เป็นความสัมพันธ์ที่ช่วยเติมเต็มและสร้าง
ความหมายกับผู้คนในยุคสมัยใหม่ช่วงปลาย เกิดขึ้นผ่านการไตร่ตรองสะท้อนคิด
อย่างลึกซึ้ง ไม่จ าเป็นต้องอยู่ในความสัมพันธร์ะหว่างสองฝ่ายเท่านั้น และเกิดขึ้น
ได้ในหลายรูปแบบของความสัมพันธ์ อาจจะเกิดในวงกว้าง เช่น เรื่องเล่าใน 
แมกกาซีน หรือบทสนทนาในสื่อต่างๆ ต่างกับความสัมพันธ์ที่ Giddens เรียกว่า 
ความสัมพันธ์ที่สะดวกสบาย (Convenience relationship) อย่างมาก 

3. บทสรุปความไม่มั่นคงในสภาวะสมัยใหม่ 
 การวิเคราะห์สภาวะสมัยใหม่ (Modernity) หรือยุคที่ตามมาจาก

สมัยใหม่ (After modernity) ในทางทฤษฎีที่ส่งผลต่อความมั่นคงภายใน 
เชิงคุณค่าและความหมายในชีวิตนั้น เราจะพบค าอธิบายที่เชื่อมโยงปฏิบัติการ
ของสภาวะสมัยใหม่จากภายในของปัจเจก ทั้งในเชิงคุณค่า มุมมองต่อโลก และ
ตัวตนของบุคคล ไปถึงปฏิบัติการในการออกแบบวิถีชีวิตและทางเลือก ที่วางอยู่
บนพื้นฐานบริบทสังคมทั้งในเชิงสถาบันและระดับชีวิตประจ าวัน ปฏิบัติการของ
สภาวะสมัยใหม่ช่วงปลาย (Late modernity) ได้ปูบรรยากาศ (และแฝงฝังใน
เชิงโครงสร้าง) ให้ผู้คนในระดับปัจเจกทั้งต้องยืนหยัดอัตลักษณ์ความเป็น 
“ตัวตน” แห่งยุคสมัยด้วยตนเอง (Self-identity) พร้อมไปกับพยายามหลอม
รวมต่อรองกับสภาพสังคม (เชิงสถาบัน) ที่ห้อมล้อมผ่านวิถีชีวิ ต (Lifestyle)  
ในแบบของตน ทั้งการสร้างเร่ืองเล่า การเลือกคุณค่าที่ต้องสะท้อนตัวตนผ่านทั้ง
การบริโภคและหน้าที่การงาน ซึ่งส่งผลสะท้อนกลับต่อการสร้างวิถีในแบบ
ตนเอง (Reflexive project) หรือการพลิกแพลงหาโอกาสในชีวิต (Life politic) 
ทั้งการเชื่อมโยงกับชีวิตทางสังคมของปัจเจกผ่านสายสัมพันธ์กับสิ่งต่างๆ นั้น  



วารสารสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และการบริหารสังคม ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2567 

 

206 

ก็สร้างพันธะแบบทางการ (Commitment) เต็มไปด้วยความหวังที่จะมี
ความสัมพันธ์ที่แท้กับโลกได้ (Pure relationship) ระหว่างทางที่ต้องด ารง
ตัวตนที่แยกส่วนและโดดเดี่ยว เช่นนั้น ก็เกิดค าถามเชิงคุณค่าต่อความมั่นคง
แน่นอนของโลก (Ontological security) ไปพร้อมกับผลกระทบ (เชิงความ
มั่นคงภายใน) ต่อความเชื่อในการใช้ชีวิต จากบทสรุปดังกล่าว จะเห็นประเด็น
ส าคัญที่เป็นสาเหตุส่งผลต่อความไม่มั่นคงภายในภายในบริบทสังคมสมัยใหม่ได้ 
3 ประเด็นหลักๆ สามารถอภิปรายในเชิงทฤษฎีได้ดังนี้ 

 3.1 คุณค่าและความหมายที่เปลี่ยนแปลง (Value)  
  การวิเคราะห์ปัญหาในยุคสมัยที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วใน

ทุกมิติเช่นนี้ เราจะพบแก่นแกนหลักในหลายเรื่องที่นักคิดให้ความส าคัญไป
ในทางเดียวกัน ขณะที่ Max Weber พูดถึงกระบวนการคลายมนต์ขลังของโลก 
(Disenchantment of the world) Giddens ก็พูดถึงโลกหลังประเพณี (Post-
traditional society) รวมไปถึงค าอธิบายการเกิดขึ้นของสิ่งที่ตามมาของ 
Weber คือ การแตกออกเป็นชิ้นเล็กชิ้นน้อยจนกลายเป็นขอบเขตคุณค่า 
ที่เข้ากันไม่ได้ (value fragmentation) การตัดสินคุณค่า (Werturteile) ใน 
ยุคสมัยใหม่เป็นเพียงการตัดสินรสนิยม (Geschmacksurteile) ซึ่งสิ่งที่ถูกต าหนิ
ทางศีลธรรมจะกลายเป็นเพียงสิ่งที่ไม่มีรสนิยม ขณะที่ Giddens กล่าวถึง การท าให้
ประเพณีลดความขลัง (Detraditionalisation) กลายเป็นเพียงทางเลือกใน 
การใช้ชีวิต บริบทของชีวิตทางสังคมที่ท าให้กรอบจารีตค่อยๆ สลายความเข้มข้น 
ส่งผลต่อคุณค่า วิธีคิด และการให้ความหมายในชีวิตของปัจเจกจะได้กล่าวถัดไป 

 3.2 การเปลี่ยนแปลงในระดับปัจเจก (Individuality) 
  สิ่งที่ปัจเจกต้องเผชิญในสภาวะสมัยใหม่นั้น Weber กล่าวถึง

กระบวนการคลายมนต์ขลัง (Disenchantment) ได้เขย่าระเบียบโลกใหม่ท าให้
เกิดการกระจัดกระจายของคุณค่าต่างๆ จนไม่อาจด ารงอยู่ร่วมกันได้ (Value-
fragmentation) ความสั่นคลอนเชิงลึกในพื้นฐานวิถีของปัจเจกได้สร้างตัวตน



Journal of Social Work and Social Administration Vol. 32 No.2 July-December 2024 

 

207 

แบบสมัยใหม่ที่ไร้พลังอ านาจขึ้นเรื่อยๆ (Disempowerment of the modern 
self) ขณะที่ Giddens อธิบายปรากฏการณ์ในระดับปัจเจกผ่านเรื่อง ตัวตน- 
อัตลักษณ์ (Self-identity) ซึ่งกล่าวโดยสรุปว่า อัตลักษณ์ในสภาวะสมัยใหม่ช่วง
ปลายถูกก าหนดด้วยตัวเราเอง (Self-Identity) เพราะมันไม่เหมือนเมื่อก่อน
ที่อัตลักษณ์สังเกตได้จากความสัมพันธ์กับบุคคลอื่น แต่อัตลักษณ์ในยุคนี้มาจาก
การก าหนดจากตัวเรา นั่นคือ การบันทึกเร่ืองเล่าชีวประวัติของตนเองและท าให้
เรื่องเล่าของเราด ารงอยู่เป็นกระบวนการในการทบทวนตรึกตรองทางเลือก สาเหตุ 
และผลที่ตามมาจากการกระท าของเราเอง ความยากของยุคสมัย คือ ตัวตนใน
ยุคนี้ ถูกหล่อหลอมให้เป็นตัวตนหนึ่งเดียว (Oneself) หรือตัวตนที่หลุดลอยจาก
บริบทรอบตัว การเรียนรู้ในการอยู่ร่วมหรือบ่มเพาะศีลธรรมในตัวตนนั้นยากที่
จะถูกขัดเกลาให้ผสานไปด้วยกันกับสังคมโดยรวม ยิ่งไปกว่านั้น ตัวตนหนึ่งเดียว
ที่พยายามออกแบบวิถีชีวิต ยังอยู่ภายใต้กรอบเงื่อนไขระเบียบของกลุ่มชนชั้น
ของตน ไม่ได้อิสระเป็นตัวเองเสียทั้งหมด ปัจเจกในสภาวะสมัยใหม่ช่วงปลายลง
ต้องเรียนรู้การวางแผนชีวิตเพื่อเชื่อมโยงกับอิทธิพลสังคมและแสดงออกถึง 
ความพิเศษที่เชื่อมโยงตัวตนไปด้วยกัน 

 3.3 ความสัมพันธ์ในบริบทสมัยใหม่ (Relationship) 
  Weber อธิบายความสัมพันธ์ในสังคมสมัยใหม่ผ่านระบบที่

เรียกว่า ระบบราชการ (Bureaucracy) ซึ่งเป็นความสัมพันธ์แบบระบบล าดับ
ชั้นที่เป็นทางการ สร้างความแปลกแยกและสูญเสียความหมายต่อปัจเจกที่จะ
เชื่อมโยงกับระบบที่เป็นทางการของผู้เชี่ยวชาญ ขณะที่ Giddens วิเคราะห์ 
ผ่านสิ่งที่เรียกว่าความสัมพันธ์ที่แท้ซึ่งเป็นสิ่งที่ปัจเจกในสมัยใหม่ช่วงปลาย
คาดหวังจากชีวิตโดดเดี่ยวและแปลกแยก โดยความสัมพันธ์ที่แท้นี้ ต้องมี
องค์ประกอบอย่างน้อย 3 เรื่อง คือ พันธะผูกพัน ความใกล้ชิด และความไว้ใจ 
ซึ่งจะช่วยสร้างสายสัมพันธ์ที่ยึดเหนี่ยวสร้างความหมายให้กับปัจเจกได้  
  



วารสารสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และการบริหารสังคม ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2567 

 

208 

ความไม่มั่นคงกับการเรียนรู้ความหมายจากการตาย 
สาเหตุส าคัญที่ส่งผลต่อความไม่มั่นคงจากการสูญเสียคุณค่าและ

ความหมายในสังคมสมัยใหม่ คือ การเปลี่ยนองคาพยบในระเบียบโลกใหม่ที่
เกี่ยวกับ “คุณค่า” ในสังคมที่รวมไปถึง คุณค่าจากจารีตประเพณี ค่านิยม 
บรรทัดฐานที่หล่อหลอมวิธีคิด ความเชื่อ ความเป็นตัวตน อัตลักษณ์ ความรู้ 
มุมมองต่อโลกของปัจเจกแต่ละคนให้ยิ่งแปลกแยก แตกต่าง ซับซ้อน และสร้าง
บรรยากาศให้ปัจเจกต้องใช้ชีวิตเพียงหนึ่งเดียวแยกขาด ยิ่งสับสนกับการจัดการ
ความสัมพันธ์ที่ซับซ้อนกับทุกสถานการณ์ทุกบริบทของเรื่องราวรอบตัว มุมมอง
เชิงความคิดที่ผู้เขียนเสนอคือ ในโลกที่แสวงหาความสุขมากกว่าความหมายนั้น 
เราอาจต้องเรียนรู้และตระหนักถึงคุณค่าและความหมายในชีวิตด้วยตัวเราเอง 
เพื่อให้สามารถยืดหยัดเป็นแก่นสารัตถะให้กับชีวิตที่เพียงแค่ความสุขจาก
ภายนอกตามสมัยนิยมคงไม่เพียงพอ  

งานวิจัยของ Robert Nozick (1989) สนใจว่า อะไรคือ สิ่งที่ท าให้ชีวิต
เราคุ้มค่า ซึ่งใกล้เคียงกับค าว่า Eudaimonia ในงานทางปรัชญาของ Aristotle 
ซึ่งหมายถึง ความสุขความเบิกบานของมนุษย์ โดย Eudaimonia ไม่ใช่ความรู้สึกดี
เพียงชั่วคราว Smith (2017) อธิบายว่า การมุ่งสู่ชีวิตที่มีความสุขต้องการ 
การบ่มเพาะคุณสมบัติที่ดีที่สุดในตัวและใช้ชีวิตอย่างเต็มก าลัง ชีวิตที่ต้องท า
หน้าที่ของตัวเองพร้อมกับท าประโยชน์เพื่อสังคม คล้ายกับการหาทางใช้
ประโยชน์และพัฒนาสิ่งที่ดีที่สุดในตัวเองให้สอดคล้องกับหลักการที่อยู่ในตัว  
สิ่งเหล่านี้อาจใกล้เคียงกับความสุขโดยทั่วไป แต่ในงานวิจัยของ Baumeister 
(2013) พบว่า แม้ชีวิตที่มีความสุขกับชีวิตที่มีความหมายมีส่วนซ้อนทับและหล่อ
เลี้ยงกันแต่มีรากที่ต่างกันมาก โดยชีวิตที่มีความสุขเป็นชีวิตที่ราบรื่น ไม่เจอ
ความเครียดกังวลและรู้สึกดีตลอดเวลาซึ่งมันเกี่ยวโยงกับการเป็นผู้รับมากกว่า
ผู้ให้ โดยชีวิตที่มีความสุขแต่ปราศจากความหมายเป็นชีวิตที่ตื้นเขิน สนใจ 
แต่ตัวเอง มักได้ทุกอย่างที่อยากได้หลีกเลี่ยงกับความยากล าบากต่างๆ ในทาง



Journal of Social Work and Social Administration Vol. 32 No.2 July-December 2024 

 

209 

ตรงข้าม ชีวิตที่มีความหมายมีความเชื่อมโยงและท าประโยชน์แก่สิ่งที่พ้นไปจาก
ตัวเอง มักเกี่ยวพันกับกิจกรรมต่างๆ แม้กระทั่งการโต้แย้งที่แสดงถึงการต่อสู้
เพื่ออุดมการณ์ในสิ่งที่เราเชื่อว่ามีคุณค่า ดังนั้น ชีวิตที่มีความหมายจึงเกี่ยวข้อง
กับความเครียด วิตกกังวล มากกว่าชีวิตที่มีความสุข เช่น การมีลูก เป็นต้น และ
การแสวงหาความหมายช่วยเติมเต็มชีวิตได้มากกว่าการไขว่คว้าความสุขส่วนตัว
อยู่มาก 

เช่นนี้แล้ว ตัวเราจะแสวงหาความหมายในชีวิตได้อย่างไร หรือเราจะ
ค้นพบความหมายชีวิตต่อเมื่อใกล้สูญเสียหรือไม่มีชีวิตแล้ว การตระหนักถึง
คุณค่าและความหมายในชีวิตเพื่อให้เรามั่นคงและไม่สั่นคลอนในโลกที่  
ไม่แน่นอนเช่นนี้ ในหนังสือที่มาจากงานวิจัยของ Smith (2017) พบว่า รอบตัว
คนๆ หนึ่งเต็มไปด้วยแหล่งก าเนิดความหมายในชีวิต และเมื่อเราเชื่อมต่อกับ
แหล่งก าเนิดเหล่านั้นทั้งจากภายนอก (สิ่งที่ศรัทธาจากสังคม) และภายใน 
(เรียนรู้จากประสบการณ์เรื่องเล่าชีวิต) ได้ เราจะพบความหมายและพึงพอใจ
กว่าที่เคยตามหนทางในแบบของตนเอง การเข้าใจและตระหนักถึงคุณค่าและ
ความหมายจากแหล่งก าเนิดนั้น นับได้ว่าเป็นการเติบโตทางจิตวิญญาณและ
ส าหรับการใช้ชีวิตของคนๆ หนึ่ง การสิ้นสุดของชีวิตก็เป็นจุดท้าทายให้เราได้
ใคร่ครวญตลอดการเดินทางของชีวิต เพราะมันชวนให้เราตั้งค าถามว่าควรใช้
ชีวิตซึ่งมีขอบเขตอันจ ากัดอย่างไร การคิดถึงความตายจะบีบให้เราต้องประเมิน
คุณค่าชีวิตของเราว่าเป็นอย่างไร และคิดพิจารณาว่าเราจะเปลี่ยนแปลงอะไรได้
บ้างเพื่อให้ชีวิตมีความหมายมากข้ึน 

William Breitbart (Smith, 2017, p. 217) ผู้เชี่ยวชาญด้านการจบชีวิต
ของผู้ป่วยระยะท้าย เขาสนใจว่า ความตายส่งผลต่อความหมายชีวิตอย่างไรและ
อะไรเป็นแรงผลักให้ผู้ป่วยระยะท้ายเลิกจะสู้กับโรคร้าย สิ่งที่พบคือ ผู้ป่วยที่
อยากจบชีวิตให้เร็วขึ้นเป็นเพราะพวกเขาไม่เหลือความหมายใดๆ ในชีวิตแล้ว 
ไม่ใช่เพราะความทรมานจากอาการของโรค หลังจากนั้นเขาจึงเริ่มท าโครงการ



วารสารสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และการบริหารสังคม ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2567 

 

210 

พัฒนาให้ผู้ป่วยใช้ชีวิตอย่างมีคุณค่าจนกว่าจะถึงบั้นปลายสุดท้ ายของชีวิต 
เพื่อปรับปรุงประสบการณ์การตายให้ดีขึ้น มีความหวังและใช้ชีวิตให้คุ้มค่า 
มีความหมายในทุกๆ ช่วงเวลาที่เหลืออยู่ ผลที่ได้เมื่อสิ้นสุดโครงการ พบว่า 
ทัศนคติต่อชีวิตและความตายเปลี่ยนไป ความกังวลสิ้นหวังเรื่องความตายลด
น้อยลง และผู้ป่วยไม่อยากตายเร็วอีกต่อไป ชีวิตมีความหมายมากข้ึน การนึกถึง
ความตายและได้ใคร่ครวญความหมายในชีวิตนั้น ถูกเรียกว่า บททดสอบ 
บนเตียงคนตาย (The deathbed test) โดยพบว่า “ช่วงเวลาระหว่างการวินิจฉัยโรค
กับความตายนั้นเป็นโอกาสส าหรับการเติบโตอย่างพิเศษ” การเติบโตหรือก็คือ 
การได้เรียนรู้เข้าใจตระหนักถึงแหล่งก าเนิดสิ่งที่มีคุณค่าให้ความหมายต่อชีวิต
เรานั้น Smith (2017) เสนอแก่นสาระหลัก 4 ประเด็น ที่ท าให้เราตระหนักได้
ถึงความหมายในชีวิต ซึ่งแก่นสาระทั้ง 4 นี้ มีความเชื่อมโยงกับสาเหตุเชิงลึกต่อ
ความไม่มั่นคงได้ในหลายมิติ ดังรายละเอียดต่อไปนี้ 

1) เราจะมีความหมายเมื่อเรารู้สึกผูกพันเป็นส่วนหนึ่งของกันและกัน 
(Belonging) คือความรู้สึกที่ได้รับการยอมรับและยินดีจากกลุ่มคนอ่ืนๆ ซึ่ง 
ความผูกพันไม่ใช่เพียงแค่การมีสัมพันธ์ทางสังคมเท่านั้น แต่เป็นการมีความสัมพันธ์
ที่มีคุณค่าและมีความหมาย การมีปฏิสัมพันธ์ที่จริงใจและมีความรู้สึกว่าเราเป็น
ที่รักมีความส าคัญและได้รับการยอมรับจากกลุ่มคนอ่ืนๆ ความผูกพันเป็น 
ส่วนหนึ่งนี้ เกี่ยวข้องโดยตรงกับประเด็นเรื่องความสัมพันธ์ที่ซับซ้อนในโลก
สมัยใหม่และต้องการหาความสัมพันธ์ที่แท้ซึ่งก็ใกล้เคียงกับที่นักจิตวิทยา 
เรียกว่า ความสัมพันธ์คุณภาพสูง (High quality connection) นับเป็นความสมัพนัธ์
ที่มีคุณภาพเกิดจากการรับฟังอย่างตั้งใจ การแสดงความเห็นอกเห็นใจและการมี
ส่วนร่วมในช่วงเวลาส าคัญของชีวิตผู้อ่ืน  

2) เราจะรู้สึกถึงคุณค่าและความหมายเมื่อเรามีจุดมุ่งหมายในชีวิต 
(Purpose) การมีเป้าหมายหรือจุดหมายที่ท าให้เรามีแรงจูงใจในการด าเนินชีวิต 
สิ่งส าคัญของแรงจูงใจนอกจากต้องรู้จักจุดแข็ง ศักยภาพ พรสวรรค์ของตัวเอง



Journal of Social Work and Social Administration Vol. 32 No.2 July-December 2024 

 

211 

แล้ว ยังรู้ว่าจะใช้ศักยภาพนั้นรับใช้สังคมได้อย่างไร จุดมุ่งหมายเป็นเหมือน
ภารกิจแห่งชีวิต ในประเด็นนี้ เก่ียวข้องกับตัวตนและอัตลักษณ์ของเราเป็นอย่าง
มาก เราต้องรู้จักความต้องการของตัวเองมากพอที่จะก าหนดเป้าหมายที่
เชื่อมโยงและผสานความเป็นตัวตนไปด้วยกัน สิ่งเหล่านี้จะท าให้ตัวตนและ 
อัตลักษณ์ของเราต่อโลกภายนอกชัดเจนยิ่งขึ้น พบความเชื่อมโยงตัวเองกับโลก
ภายนอกเพื่อตอบภารกิจในชีวิตเป็นจุดหมายได้ 

3) เราจะตระหนักถึงความหมายผ่านเรื่องเล่า (Storytelling) การใช้
ชีวิตบนความไม่แน่นอน ไม่ปะติดปะต่อ เราถักทอเรื่องราวชีวิตของเรากันตาม
สถานการณ์เฉพาะหน้าในทุกเวลา อัตลักษณ์และประสบการณ์เปลี่ยนแปลงไป
เสมอ แต่เมื่อเราเล่าเรื่อง มันช่วยให้เราท าความเข้าใจเหตุผลของการกระท า
นั้นๆ เราจะเห็นภาพรวมของชีวิตที่เชื่อมโยงสอดประสานเพื่อให้เราอธิบายโลก
และความเป็นไป สิ่งเหล่านี้ เหมือนให้ที่ทางแก่เราบนโลกใบนี้ไปด้วย การเล่า
เรื่องชีวิตจึงเกี่ยวข้องกับตัวตนและอัตลักษณ์ของเราและเป็นการไตร่ตรอง
สะท้อนคิดกับตนเอง 

4)  เราจะเข้า ใจความหมายผ่านประสบการณ์ข้ามพ้นตั วตน 
(Transcendence) เป็นประสบการณ์ที่ท าให้เรารู้สึกเชื่อมโยงกับสิ่งที่ยิ่งใหญ่
กว่าและเกินกว่าความเข้าใจปกติของเรา ช่วยให้เรารู้สึกถึงความมหัศจรรย์และ
ความสงบภายในใจอาจเกิดขึ้นไม่บ่อย แต่มีผลกระทบอย่างมากต่อความรู้สึก
และการรับรู้ของเรา ในภาวะเช่นนั้น เราพบว่า ความรู้สึกถึงตัวตนหายไปพร้อม
ความกังวล ความอยากต้องการต่างๆ และเราจะรู้สึกเชื่อมโยงกับทุกสิ่งบนโลก
อย่างลึกล้ า ท าให้ความกังวลต่อการด ารงอยู่และความตายจะหายไป ความสงบ
สันติโปร่งโล่งเข้ามาแทนที่ บางครั้งในประสบการณ์ข้ามพ้นตัวตนนั้น อาจเป็น 
ความตายของอัตตา (Ego death) เพราะเป็นการฝึกฝนที่จะเผชิญ การสูญเสีย
ตัวตนครั้งสุดท้าย ซึ่งคือ ความตายนั่นเอง กล่าวคือ คนที่มีประสบการณ์เช่นนี้ 



วารสารสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และการบริหารสังคม ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2567 

 

212 

จะพร้อมรับกับการสูญเสียและเผชิญความตายได้อย่างสงบ การข้ามพ้นตัวตน 
จึงเชื่อมโยงกับเรื่องตัวตนและอัตลักษณ์ของปัจเจกอยู่มาก 
  

บทสรุป 
จากการศึกษา พบว่า ความพร่าเลือนของคุณค่าและความหมายใน

สภาวะสมัยใหม่ส่งผลต่อความไม่มั่นคง(ภายใน) ของผู้คน ปฏิบัติการของสภาวะ
สมัยใหม่ช่วงปลายท าให้ผู้คนในระดับปัจเจกทั้งต้องยืนหยัดอัตลักษณ์ความเป็น 
“ตัวตน” แห่งยุคสมัยด้วยตนเอง พร้อมไปกับพยายามหลอมรวมต่อรองกับ
สภาพสังคมที่ห้อมล้อมผ่านวิถีชีวิตในแบบของตน และการเชื่อมโยงกับชีวิตทาง
สังคมของปัจเจกผ่านสายสัมพันธ์กับสิ่งต่างๆ นั้น ก็สร้างพันธะแบบทางการ  
เต็มไปด้วยความหวังที่จะมีความสัมพันธ์ที่แท้กับโลกได้ โดยมีประเด็นร่วมทาง
สังคมที่ส่งผลต่อกันและกันอย่างนอ้ย 3 เรื่อง คือ 1) การเปลี่ยนแปลงของคุณค่า
ร่วมในสังคม ทั้งจารีตประเพณีที่คลายความศักดิ์สิทธิ์กลายเป็นเพียงทางเลือก
หรือเป็นไปตามแต่ละเหตุผลที่ใช้อธิบาย 2) ความเปลี่ยนแปลงในระดับปัจเจก
บุคคล โดยเฉพาะตัวตนและอัตลักษณ์ ที่เปลี่ยนเป็นตัวตนหนึ่งเดียวที่หลุดลอย
จากบริบทและไม่อาจบ่มเพาะศีลธรรมของตนเองได้ชัดและอัตลักษณ์ที่ปัจเจก
ต้องพยายามธ ารงและนิยามด้วยตัวเอง 3) ความสัมพันธ์ในบริบทสมัยใหม่ เป็น
ความสัมพันธ์ที่ซับซ้อนแบ่งแยกระหว่างมิตรกับคนแปลกหน้า โดยมิตรที่แท้จะ
ถูกคาดหวังจากกลุ่มเครือญาติ ขณะที่มิตรโดยทั่วไปมีสายสัมพัน ธ์ผ่าน
ผลประโยชน์ และอยู่อย่างหวาดระแวง ผู้คนในยุคนี้โหยหาความสัมพันธ์ที่แท้  
ที่ต้องมีองค์ประกอบอย่างน้อย 3 เรื่อง คือ มีพันธะสัญญา มีความใกล้ชิด และมี
ความไว้ใจ ปัญหาจากการสูญเสียคุณค่าและความหมายนี้ สามารถใช้แนวทาง
เชิงลึกในการเรียนรู้ความหมายในชีวิตโดยเฉพาะสร้างความตระหนักผ่าน
ประสบการณ์กับการตาย เพราะการเรียนรู้ถึงความหมายต้องมีความผูกพันเป็น
ส่วนหนึ่งทั้งกับครอบครัว กลุ่ม ชุมชน มีจุดมุ่งหมายเป็นหมุดปลายทางให้ชีวิตได้



Journal of Social Work and Social Administration Vol. 32 No.2 July-December 2024 

 

213 

เชื่อมโยงกับสังคมภายนอกที่ยิ่งใหญ่กว่า มีภาวะข้ามพ้นตัวตนเพื่อเรียนรู้จ าลอง
ถึงการสูญเสียตัวตนและไม่กังวลเช่นเมื่อเผชิญความตาย และสุดท้ายการมีเรื่อง
เล่าเพื่อท าความเข้าใจกับสภาพการณ์ในชีวิตของแต่ละคน การได้ใช้ชีวิตเพื่อ
ใคร่ครวญและท าความเข้าใจกับแหล่งก าเนิดความหมายในชีวิตของแต่ละคน 
จึงเป็นข้อเสนอในงานชิ้นนี้ โดยทั้งปัจเจกและสังคมนั้น จะต้องให้พื้นที่ ใน 
การเรียนรู้และออกแบบความหมายในชีวิตของแต่ละปัจเจกที่มีแหล่งก าเนิดจาก
ภายนอกหรือภายในตัวเอง ขณะเดียวกันในระดับสังคมก็ต้องทบทวนเพื่อเติบโต
และตระหนักต่อการร่วมสร้างคุณค่าและความหมายร่วมใหม่ เช่น ระบบเศรษฐกิจ
แบบจุดมุ่งหมาย (The new purpose economy) หรือการก้าวเข้าสู่ยุคค่านิยมใน
แบบหลังวัตถุนิยมมากขึ้น เน้นการส านึกเรื่องความหมายและใช้ชีวิตอย่างมี
จุดหมาย ร่วมไปถึงการตั้งกลุ่ม ชมรม ผู้ประกอบกิจกรรมใดๆ ที่มุ่งหาความหมายที่
มีแก่นแกนหลักมากกว่าแค่ตัวเอง (ในที่สุดจะวนกลับคืนมาสู่ผู้ให้) และเชื่อมโยง
กับผู้คนและสาธารณะร่วมกันทางใดทางหนึ่ง 
 

เอกสารอ้างอิง  
โกมาตร จึงเสถียรทรัพย์ (บรรณาธิการ). (2550). วัฒนธรรม ควำมตำยกับวำระ

สุดท้ำยของชวีิต: คู่มือเรียนรู้มิติสังคมของกำรดูแลผู้ป่วยระยะสดุท้ำย. 
กรุงเทพฯ: ส านักวิจัยสงัคมและสุขภาพ. 

เชษฐา พวงหัตถ์. (2551). ทฤษฎีสังคมและการท าความเข้าใจสภาวะสมัยใหม่
ของแอนโธนี กิ๊ดเดนส์. วำรสำรร่มพฤกษ์ มหำวิทยำลัยเกริก, 26(1), 
2-41.  

ดาริน อินทร์เหมือน. (2547). กำรสร้ำงสภำวะสมัยใหม่ บทบำทของเหตุผล 
และกำรวิพำกษ์เหตุผล. ปริญญานิพนธ์มหาบัณฑิต, 
มหาวิทยาลยัธรรมศาสตร์. 



วารสารสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และการบริหารสังคม ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2567 

 

214 

ภาวิกา ศรีรัตนบลัล์. (2561). “บ้ำน” สุดท้ำยของชีวิต: มุมมองเชิงสังคมวิทยำ
ต่อกำรบริบำลคุณภำพชีวติระยะท้ำย (พิมพ์ครั้งที่ 3). นนทบุรี: 
ส านักงานคณะกรรมการสุขภาพแห่งชาติ (สช.). 

วริษฐา แซ่เจีย. (2563). ในวันทีรู่้สึกไร้ควำมหมำย: ท ำไมมนษุยเ์ฝ้ำตำมหำชีวิต
และจะรับมือกบัควำมคิดนี อย่ำงไร. สบืค้นจาก https://thematter.co/ 
social/philosophy/suffuring-of-existential-crisis/101852. 

สุภางค์ จันทวานิช. (2551). ทฤษฎีสังคมวิทยำ. กรุงเทพฯ: ส านกัพิมพ์แห่ง
จุฬาลงกรณ์มหาวทิยาลัย. 

ส านักงานราชบัณฑิตยสภา. (2542). พจนำนุกรมฉบบัรำชบัณฑติยสถำน  
พ.ศ. 2542. กรุงเทพฯ: ส านักงานราชบัณฑิตยสภา. สบืค้นจาก 
https://www.royin.go.th/dictionary/ 

อลิซาเบธ คืบเลอร-์รอสส์, และ เดวิด เคสเลอร์. (2548). ชีวิตสอนอะไรบ้ำง 
Life lessons (นชุจรีย์ ชลคุป, ผู้แปล). กรุงเทพฯ: มูลนิธิโกมลคีมทอง. 
(ต้นฉบบัพิมพ์ปี 1972). 

Bauman, Z. (1992). Mortality, immortality and other life strategies. 
California: Stanford University Press. 

Baumeister, R. F., Vohs, K. D., Aaker, J. L., & Garbinsky, E. N. (2013). 
Some key differences between a happy life and a 
meaningful life. The Journal of Positive Psychology, 8(6), 
505-516. Retriveted from https://doi.org/10.1080/ 
17439760.2013.830764  

Bocock, R. (1992). The Cultural Formations of Modern Society, in 
Hall, S., & Gieben, B. (Eds.), Formations of Modernity. 
Cambridge: Polity Press and the Open University. 229-268. 

https://www.tandfonline.com/author/Baumeister%2C+Roy+F


Journal of Social Work and Social Administration Vol. 32 No.2 July-December 2024 

 

215 

Critchley, S. (2001). Continental Philosophy: A Very Short Introduction. 
Oxford: Oxford University Press. 

Giddens, A. (1990). The Consequences of Modernity. California: 
Stanford University Press. 

Giddens, A. (1991). Modernity and self-identity: Self and society in 
the late modern age. California: Stanford University Press. 

Hall, S. and Gieben, B. (Eds) (1992). Formations of Modernity. 
Cambridge: Polity Press and the Open University. 

Heaphy, B. (2007). Late modernity and social change: Reconstructing 
social and personal life. London: Routledge. 

Kolb, D. (1986). The critique of pure modernity: Hegel, Heidegger, 
and after. Chicago: The University of Chicago Press. 

Kim, S. (2022). "Max Weber", The Stanford Encyclopedia of Philosophy 
(Winter 2022 Ed.) Zalta, E. N. & Nodelman, U. (Eds.). 
Retriveted from https://plato.stanford.edu/archives/ 
win2022/entries/weber/ 

Kumar, K. (1995). From Post-industrial to Post-modern Society: New 
Theories of the Contemporary World. Oxford: Wiley-Blackwell. 

Nietzsche, F. (2006). Thus Spoke Zarathustra: A Book for All and 
None. (Del Car, A. & Pippin, R. B. (Ed.). Del Caro, A., Trans.). 
Cambridge : Cambridge University Press. 

Nozick, R. (1989). The Examined Life: Philosophical Meditations. 
New York: Simon & Schuster Paperbacks. 

Pippin, R. B. (1991). Modernism as a Philosophical Problem. 
Oxford: Wiley-Blackwell. 



วารสารสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และการบริหารสังคม ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2567 

 

216 

Schabert, T. (1983). Modernity and History 1: What is Modernity. 
Retrived from https://doi.org/10.1177/039219218303112306 

Smith, E. E. (2017). The Power of Meaning: Crafting a Life That 
Matters. New York: Crown Publishers. 

Weber, M. (1946). Science as a Vocation. In From Max Weber: 
Essays in Sociology (Gerth, H. H. & Mills, C. W., Eds & Trans.) 
New York: Oxford University Press. 

Weber, M. (1947). Max Weber, the Theory of Social and Economic 
Organization. New York: Free Press. 

Weber, M. (1978). Economy and Society: An Outline of Interpretive 
Sociology. California: University of California Press. 

Weber, M. (2005). The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism. 
New York: Routledge. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


