
* นิสิตปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม

วิจารณหนังสือ Book Review

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตโต)

สถานการณพระพุทธศาสนากระแสไสยศาสตร

เสฏฐวุฒิ อินทะจักร*



ปที่ 5 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2560
   สถานการณพระพุทธศาสนากระแสไสยศาสตร 295

 พระธรรมปฎก (ปจจบุนัพระพรหมคณุาภรณ ป.อ. ปยตุโฺต หรอื ประยทุธ อารยางกรู) 

ทานเกิดวันที่ 12 มกราคม พ.ศ. 2491 อ.ศรีประจันต จ. สุพรรณบุรี บานของทานมีอาชีพ

คาขาย การศึกษาไดทุนเรียนดีของกระทรวงศึกษาธิการ เรียนมัธยมศึกษา ทานบรรพชา

เปนสามเณร วันที่ 10 พฤษภาคม 2494 ขณะมีอายุ 13 ป ที่วัดบานกราง อ.ศรีประจันต 

จ. สุพรรณบุรี สอบไดนักธรรม ตรี โท เอก เปรียญธรรม 9 ประโยค (ป.ธ.9) ขณะเปน

สามเณร ไดรับพระราชทานพระบรมราชานุเคราะหใหอุปสมบทภิกษุในฐานะนาคหลวง 

วันที่ 24 กรกฏาคม 2504 ณ อุโบสถวัดพระศรีรัตนศาสดาราม ทานไดรับปริญญา

พุทธศาสตรบัณฑิต (เกียรตินิยมอันดับ 1) จากมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

สอบไดวิชาชุดครู พ.ม. มีความรูทางภาษาอังกฤษเปนอยางดียิ่ง ตอมาทานไดรับแตงต้ัง

เปนรองเลขาธกิารมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั (ในขณะน้ัน) ไดพฒันา วางระบบ ทางการศกึษา

วิชาการ การบริหาร อยางเจริญกาวหนา สืบมาถึงปจจุบัน ตอมาทานไดรับแตงตั้งเปน

เจาอาวาสวัดพระพิเรนทรในป 2515 ไดปรับปรุงกิจการภายในวัดเปนที่เรียบรอย แลวได

ยืน่หนงัสอืลาออกในป 2519 แตยงัไดชวยเหลอืกจิการงานคณะสงฆมาตลอด และไดทุมเท

ใหกับงานวิชาการทางพระพุทธศาสนา จนเปนที่ประจักษทั้งในประเทศและตางประเทศ

 ในดานการเผยแผพระพทุธศาสนาและวฒันธรรมไทย ทานไดรับนิมนตไปบรรยาย

และสอน ที่ University Museum, University of pensylvania เปนตน ทานยังไดรับ

การอาราธนาแบบเจาะจงใหเปนผูแสดงปาฐกถาในการประชมุนานาชาตขิององคการระดบั

โลก เชน เรื่อง Buddhism and Peace เรื่อง Identity of Buddhism เรื่อง Influence 

of Western vs.Asian Thought on Human Cultural Development เปนตน

 ทานไดรับรางวัลพระราชทาน “มหิดลวรานุสรณ” ป 2532 รางวัลกิตติคุณ

สัมพันธ “สังขเงิน”สาขาเผยแผพุทธศาสนา ป 2533 ยูเนสโก ไดถวายรางวัลการศึกษา

เพื่อสันติภาพ ป 2537 เปนคนไทยคนแรกที่ไดรับรางวัลนี้ เปนตน

 มีสถาบันทางการศึกษาไดถวายปริญญาดุษฏีบัณฑิตหลายสาขา สาขาพระพุทธ

ศาสนาจากมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลกรณราชวิทยาลัย สาขาปรัชญามหาวิทยาลัย

ธรรมศาสตร สาขาการศึกษา มหาวิทยาลัยศิลปากร มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร 

มหาวทิยาลยัศรีนครินทรวโิรฒ มหาวทิยาลยัสงขลานครนิทร มหาวทิยาลัยรามคาํแหง ดาน

สาขาภาษาศาสตร จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหิดล เปนตน

 ทานไดเขียนหนังสือหลากหลายประเภทในยามที่สังคมวิกฤตการณตาง ๆ เพื่อ

เสนอทางออกใหสังคมดวยหลักพุทธศาสนา อาทิหนังสือ “พุทธธรรม” เปนเพชรนํ้าเอก



วารสารวิถีสังคมมนุษย
Journal of The Way Human Society296

ของการศกึษาพทุธศาสนา ปจจบัุนทานทาํงานเผยแผพระพทุธศาสนา และเปนเจาอาวาส

วัดญาณเวศกวัน ต.บางกระทึก อ.สามพราน จ. นครปฐม

  หนังสือ “สถานการณพระพุทธศาสนากระแสไสยศาสตร” พิมพครั้งที่ 2 

กรุงเทพมหานคร สํานักพิมพมูลนิธิพุทธธรรม 2539 จํานวน 130 หนา

 หนังสือเลมนี้ เปนการเรียบเรียงเนื้อหาของการปาฐกถา ในงานแสดงมุทิตาจิต

อาจารยกรุณา กศุลาสยั ไดรับรางวลัศรบีรูพา ประจาํป 2538 และอาจารยจาํนอง ทองประเสรฐิ

ไดดํารงตําแหนงเลขาธิการราชบัณฑิต ในขณะที่สถานการณของพระพุทธศาสนา

มีปรากฏการณเรื่องราวในแงลบเกิดขึ้นมากมาย โดยมีเนื้อหาที่มุงไปถึงความเปนมาของ

พระพุทธศาสนา เพื่อประโยชนสวนรวม แกปญหาและชวยกันสรางสรรคประโยชน

สวนรวมของพระศาสนาและสังคมของเรา (หนา 7)

 “สถานการณพระพทุธศาสนากระแสไสยศาสตร” มีโครงสรางของหนงัสอื แบง

ออกเปน 2 ประเด็นใหญดวยคําถามและมีขออธิบายถึงปรากการณตาง ๆ พรอมทั้ง 

ตัวอยางเหตุการณ ที่ปรากฏในสังคมไทย เสนอวิธีการมอง วิธีการคิด เสนอทางของการ

แกปญหา ทางรอดของสังคมและพระพุทธศาสนา

ประเดน็ที ่1 ทานขึน้ดวยคาํถามวา “เราเปนอยางไร?” มีประเดน็ทีพ่ระธรรมปฎก 

อธิบายถึงคําถาม คือ ขาวรายแบบนี้ ก็คือขาวดี ที่ควรรีบใช กรณีขาวที่เกี่ยวกับความ

ประพฤตขิองพระสงฆทีม่อียางตอเนือ่ง พอระลอกโนนผานไปยงัไมทนัเสรจ็ส้ินระลอกใหม

ก็เกิดขึ้นอีก ขาวรายไดตามติดกันมาเรื่อย ๆ ขาวรายเหลานี้สั่นคลอนความรูสึกของ

พุทธศาสนิกชนและความรูสึกของคนไทยทั่วไปจนกระทั่งมีการใชคําวา วกิฤตศรัทธา ขาว

เหลานี้ถือวาเปนขาวราย แตสําหรับพระธรรมปฎกทานมองวาเปนทั้งขาวรายและขาวดี 

สําหรับขาวดีนั้น เรารูจักถือเอาประโยชนจากขาวราย เปนโอกาสที่จะสรางสรรค เปน

สัญญาณเตือนภัย เปนเสียงปลุก ทําใหชาวพุทธตื่นข้ึนมาสํารวจตัวเองวาที่เราประพฤติ

ปฏบิติักันมานัน้ถกูตองหรอืไม ถาเรามโียนโิสมนสกิารรูจกัพจิารณา ขาวรายกจ็ะเปนขาวดี 

(หนา 10) 

 จากเทพสูธรรม ในประเด็นนี้ทานใหมองไปที่หลักการ หลักความเชื่อ และหลัก

ปฏิบัติในพุทธศาสนา 3 ประการ คือ หลักการที่ 1 ยอนกลับไปมองที่การเกิดขึ้นของ

พระพทุธศาสนาในทามกลางความเช่ือตาง ๆ  มกีารออนวอน การบชูายญั มเีทพเจามากมาย 

แตพระพุทธเจาการเชื่อในอํานาจดลบันดาลของเทพเจาทั้งหลายไมใชสิ่งที่ถูกตอง 

ความจริงที่สิ่งทั้งหลายเปนไปตามเหตุปจจัยนั้นเรียกวา ธรรม (หนา14)



ปที่ 5 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2560
   สถานการณพระพุทธศาสนากระแสไสยศาสตร 297

  เมื่อไมมีใครบังคับ ก็ตองปกครองดวยตนเองใหไดตองเรียกรองกับตัวและฝก

ตนเองใหทาํ ธรรมกค็อืความจรงิ ไดแกกฎธรรมชาตแิหงความเปนไปตามเหตปุจจยั...มนษุย

ตองการผลอะไรก็ตองทําเหตุท่ีจะใหเกิดผลน้ัน เพราะฉะนั้นส่ิงที่เราจะตองทําก็คือ

การกระทําเหตุ การกระทําเพ่ือใหเกิดผลท่ีตองการดวยเรี่ยวแรงของเรา เรียกวา กรรม

พระพทุธเจาตรสัหลกักรรมคูกบัหลกัความเพยีร (หนา15) มนษุยแมจะทํากรรมดวยความ

เพียรพยายาม แตถาทําไมตรงเหตุปจจัย ก็ไมเกิดผลตามที่ตองการ กรรมไมตรงตามธรรม 

จะทาํอยางไรใหเกิดผลสาํเรจ็ กต็องมปีญญารูเหตปุจจยัแลวทาํกรรมใหตรงเหต ุ(หนา 16) 

ทาํอยางไรจงึจะรูจงึจะมปีญญารูเหตปุจจยั ก็ตองม ีสกิขา หรอืศึกษา ตองเรยีนรู ตองฝกฝน 

พัฒนาตน สิกขาก็คือ ศีล สมาธิ ปญญา นอกจากสิกขาแลวขาดไมไดคือ อัปปมาทะ จะ

ตองมีความไมประมาท ใชเวลาใหเกิดประโยชนสูงสุด (หนา18) 

 มีฤทธิ์มีเดชเปนไดแคผูวิเศษหมดกิเลสจึงเปนพระอรหันต หลักการที่ 2 ในยุค

พุทธกาลนั้น คนเขาเช่ือวาพระอรหันตคือผู วิเศษ ผูวิเศษมีฤทธิ์ มีเดช มีปาฏิหาริย 

ดลบันดาลทําอะไรไดแปลก ๆ เมื่อพระพุทธเจาตรัสรูใหม ๆ ทรงพิจารณาวาจะตอง

ไปโปรดชฏิล 3 พี่นอง เพราะวาชฏิล 3 พี่นองเปนที่เคารพนับถือของชาวเมืองราชคฤห

เมื่อพระพุทธจาเสด็จไปพบอุรุเวล กัสสปะกอน ซ่ึงถือเอาอิทธิปาฏิหาริยเปนเครื่องวัดวา 

ถาพระพทุธเจาไมมอีทิธปิาฏหิารยิกไ็มเปนพระอรหนัต พระพทุธเจาแสดงใหประจักษแลว

วา พระองคมีฤทธิ์ ปาฏิหาริยเหนือกวาชฏิลเหลานั้น ยอมรับแลวก็ฟงธรรม คนอินเดียถือ

เอาอิทธิปาฏิหาริยเปนเกณฑตันสินความเปนพระอรหันต เพราะฉะนั้นพระพุทธเจา

ประกาศศาสนาจงึตองใชอทิธปิาฏหิารยิปราบอทิธปิาฏหิารยิ และพระองคไดตรสัหลกัการ

ในเรื่องนี้วา ปฎิหาริย มี 3 อยาง คือ อิทธิปาฏิหาริย ปาฏิหาริยคือการแสดงฤทธิ์ อาเทศ

นาปาฎิหาริย ปาฏิหาริยคือการดักใจ การทายใจ รูความคิดของผูอื่น และอนุสาสนีปาฏิหาริย 

ปาฎิหาริย คือคําสอนที่ใหเกิดปญญารูเห็นความจริง พระพุทธองคตรัสวาเรารังเกียจอิทธิ

ปาฏิหาริยและอาเทศนาปาฏิหาริย เราสรรเสริญแตอนุสาสนีปาฏิหาริยเทานั้น (หนา 21)

  จะทาํความดอียางพระโพธสิตัวหรอืจะคอยขอความชวยเหลอืจากพระโพธิสตัว 

หลกัการที ่3 คอืหลกัคตพิระโพธสิตัว ตองตรวจสอบใหชดัวา คตพิระโพธสิตัวแตกอนนีใ้น

พระพทุธศาสนาทีแ่ทนบัถอือยางไร และปจจบัุนนบัถืออยางไร เรายงันบัถอืถกูตองหรอืไม 

พระโพธสิตัวเปนคตสินบัสนนุการระลกึถงึพทุธคณุ การระลกึถงึพระพทุธคณุนัน้เปนเครือ่ง

เตอืนใจเราใหระลกึถงึความเปนมนษุย และศกัยภาพของมนษุยทีม่อียูในตวัเราวา เรากเ็ปน

มนุษยอยางพระพุทธเจา พระพุทธเจาเปนมนุษย แตพระองคมีความพยายามพัฒนา



วารสารวิถีสังคมมนุษย
Journal of The Way Human Society298

พระองคเองจนกระทัง่ตรสัรูเปนพระพทุธเจา เราจะตองพฒันาตนเอง ตองฝกฝนอยางนัน้

ดวย (หนา 25)

  ชาวพุทธขาดการศึกษาเพราะพระไมสอนหรือพระไมมีความรูที่จะสอน ใน

ประเด็นนี้ทานไดวิเคราะหวา ถาชาวพุทธคลาดเคลื่อนจากหลักการของพระพุทธศาสนา 

ความคลาดเคลื่อนนี้เกิดขึ้นไดอยางไร ถาชาวพุทธไมรูก็เพราะขาดการศึกษานั่นเอง ทําไม

จึงขาดการศึกษา เปนไปไดไหมวาผูมีหนาที่ใหการศึกษาแกชาวพุทธไมไดทําหนาที่ใหการ

ศึกษาแกชาวพุทธ หรือวาตัวเองก็ไมมีการศึกษา การท่ีชาวพุทธไมรูแลวเขาใจผิดเชื่อผิด 

และพระสงฆไมไดสอนใหถูกตอง (หนา 31)

  พระสงฆกบัชาวบานสูความสมัพนัธทีว่ปิรติ ทานยงัไดวเิคราะหความสัมพนัธกนั

ของระบบของพุทธบริษัทเปนอยางไร เราแบงพุทธบริษัท 4 เปน 2 ฝายคือบรรพชิตกับ

คฤหัสถ หรือพระสงฆกับชาวบาน ระบบความสัมพันธที่มีมาแตเดิมหลักการของเรา

เรียกวา “ระบบบญุกศุล” แตปจจบุนัความสมัพันธแบบบญุกศุลนัน้ เปลีย่นมาสูความสมัพนัธ 

“ระบบผลประโยชน” มากขึน้ คอืชาวบานเวลานี ้(ไมใชทัง้หมด) ไปวดัโดยมุงหวงัโชคลาภ

ใหตนเอง ซึ่งเปนเรื่องผลประโยชนสวนตัว ไปมุงเอาแตวัตถุมงคลเทานั้น ไดวัตถุแลวก็จบ

แคนัน้ ความสนใจและความสัมพนัธกบัวดักับพระสงฆตลอดจนพระศาสนาทัง้หมดของเขา

มีแคนั้น เขาจะไมสนใจวาธรรมวินัยเปนอยางไร พระพุทธเจาสอนอะไร แมแตวาพระ

รูปนั้นประพฤติอยางไรก็ไมสนใจ เพราะวาไดของที่ตองการแลวก็กลับมา (หนา 35)

 หลักการหลนหายระบบก็พังทลาย ศาสนเสื่อมสังคมสลายเพราะผลกรรม

รวมกัน ทานไดนําเสนอวา ในสมัยรัชกาลที่ 1 และที่ 2 มีความนิยมทําบุญดวยการถวายความรู

หรอืใหการศกึษาแกพระสงฆ จนถงึรัชกาลที ่3 กโ็ปรดใหจางอาจารยบอกพระปรยิตัธิรรม

ทกุพระอารามหลวง ...ซึง่ปจจบุนัชาวพทุธไทยแทบไมมใีครรูจกัวธีิทาํบญุแบบนี ้(หนา 36) 

ซึ่งเกิดจากความสัมพันธที่เปลี่ยนไป เมื่อระบบบุญกุศลเปลี่ยนไป ทําใหระบบการควบคุม

ทางสังคมดวยศรัทธาเสียไป พระศาสนาจะเปนอยางไร ทุกคนก็พอจะมองเห็นได สภาพ

เสื่อมโทรมนี้เกิดจากการทํากรรมรวมกันของชาวพุทธ ทั้งพระสงฆและคฤหัสถ (หนา 39)

วัตถุมงคลนั้น พระสมัยกอนก็ใหเหมือนกัน ใครวาเหมือน ไมเหมือนกันหรอก พระธรรม

ปฎก ไดยกตัวอยางของหลวงพอบานกราง ซึ่งเปนอุปชฌายตอนที่ทานบวชสามเณร 

หลวงพอเปนพระที่มีคนนับถือมาก มีช่ือเสียง ในเรื่องของขลังนั้น ทานไมเคยพูดถึงเรื่อง

สิง่ศกัดิส์ทิธิข์องขลงัเลย มนตคาถาไมเคยพดูถงึ สิง่ทีท่านทาํคอื สอนธรรมะ (หนา 43) นบัถอื

พระพทุธศาสนาแลวทาํไมยงัเกีย่วของกบัของขลงั ทานมองวาเปนสิง่พวงแอบอยูและเปน



ปที่ 5 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2560
   สถานการณพระพุทธศาสนากระแสไสยศาสตร 299

สื่อสะพานทอดเปดทางใหแกธรรม ลักษณะสําคัญที่ควรสังเกต 3 ประการ คือ ประการที่

หนึ่ง ของขลังสิ่งศักดิ์สิทธิ์และไสยศาสตรเหลานี้ พระสมัยกอนทานรูไว มีไว และใหเพื่อ

อะไร ชาวพุทธชาวบานท้ังหลายเหลาน้ีโดยท่ัวไปก็เปนปุถุชน สภาพจิตใจของปุถุชนมี

จุดออนอยางหนึ่งคือ ความไมมั่นใจเกี่ยวกับความเปนไปในชีวิต ยังหวาดในอํานาจเรนลับ

ทีม่องไมเหน็ มไีวสาํหรบัปดชองความหวัน่ใจ เวลานีค้นไทยนบัถอืพระพทุธศาสนาเปนหลัก

หรือนับถือไสยศาสตรเปนหลัก ประการที่สอง คือ พระเครื่องของขลังวัตถุมงคลเหลานั้น 

สมยักอนไมมรีาคา ไมมคีาเปนเงนิทอง จะใหกใ็หยาก เชนใหตอเมือ่เห็นวาประพฤตดิ ีแลว

ก็ใหเปลา ๆ ปจจุบันนี้มีราคาเปนเงินเปนทอง จนกลายเปนสินคา ประการที่สาม คือ เปน

สิ่งเรียกรองขอกําหนดทางศีลธรรม เวลาจะใหทานจะบอกวา เธอตองเวนจากความชั่ว

อันนั้น ตองประพฤติปฎิบัติตัวใหดีอยางนั้น ๆ พระจึงจะคุมครอง ถาหากวาสิ่งศักดิ์สิทธิ์

ของขลังเหลานี้ยังเปนเครื่องเรียกรองขอกําหนดทางศีลธรรมอยู มันก็ยังมีคุณคาทาง

พระพุทธศาสนาอยู (หนา 49)

 ถาสงัคมไทยนบัถอืพระพทุธศาสนาเปนหลกั ไสยศาสตรเปนเพยีงส่ิงพวงแฝงมา 

สงัคมจะมีพฤตกิารณดงันี ้1.การสอนธรรมะจะปรากฏเดนเปนพืน้ สวนของขลังสิง่ศกัดิสิ์ทธิ์

เทพไสย จะมเีพยีงพวงแฝงหรอืแอบแฝง 2. ใชเปนเครือ่งสือ่สอนธรรม 3. เปนของใหเปลา

ไมมีราคา เพราะเปนสื่อคุณคาทางนามธรรม 4. เปนของใหยาก ไมเกลื่อนกลาด

 ถาพฤติการณเปนไปในทางตรงขามจากนี้ ก็แสดงวาคนไทยนับถือไสยศาสตร

เปนหลัก พุทธศาสนาเปนเพียงสิ่งประกอบเลื่อนลางอยู คือ 1. ไสยศาสตรและการหวังพึ่ง

อาํนาจลีล้บัปรากฏเดนเปนพืน้ในสงัคม ชาวพทุธไมรูจกัหลกัการพุทธศาสนา การสอนธรรม

เพียงแอบแฝง 2. ของขลังสิ่งศักดิ์สิทธิ์เปนเรื่องของการสนองกิเลสในการหาผลประโยชน 

ไมเปนการดึงคนขึ้นสูคุณธรรม 3. เปนของมีราคา มุงที่เงินทอง ตอบแทนเปนการซื้อขาย 

4. เปนของหางาย มีเกลื่อนกลาด ดอยคุณคาทางใจ (หนา 51)

 พระธรรมปฎกยังมองตอไปวา ความเช่ือถือเกี่ยวกับอํานาจล้ีลับและพึ่ง

สิง่ศักดิส์ทิธิเ์ทพไสยเหลานีจ้ะมอียูตอไปเพยีงแตใหเปนทีแ่อบแฝงอยู โดยใหพระพุทธศาสนา

เปนหลัก มีเหตุผลสําคัญคือ 1.เปนวิสัยปุถุชน เมื่อชีวิตอยูภายใตสภาพแวดลอมและ

ความเปนไปที่ตนเองไมรูทั่วถึงและบังคับไมได ความเขมแข็งทางสติปญญาไมพอ มีความ

โนมเอียงที่หวังพึ่งสิ่งเหลานั้น ทานมองวาข้ึนอยูกับฝายธรรมจะทําหนาที่ไดเพียงใด 

2. ความเชื่อเหลานี้มีมากอนพระพุทธศาสนาเขามา และอยูในสังคมไทยเคียงคูมากับ

พระพทุธศาสนา จนถึงปจจบุนั เปนความจรงิทางสภาพประวตัศิาสตรและวฒันธรรมและ 



วารสารวิถีสังคมมนุษย
Journal of The Way Human Society300

3. หลกัการของพระพทุธศาสนาไมมกีารบงัคบัศรทัธา ปญญาเปนส่ิงยดัเยยีดใสใหกนัไมได 

จึงตองยอมรับรับตามที่เขาเปนอยู เขาไปชวยเหลือแนะนํา ดวยเมตตากรุณา ใหเขา

พัฒนาขึ้น (หนา 52)

 ดัชนีชี้สภาพสังคม เศรษฐกิจ และการเมือง พระธรรมปฎกมองวา ในสังคมไทย

เรานัน้ ถอืกนัวา พระสงฆเปนผูทีม่ศีลีธรรมมากทีส่ดุ แตถาหากมองกลบัวาพระสงฆทีถ่อืวา

มีศีลธรรมที่ดีที่สุดในสังคมไทย ยังเสื่อมทราบถึงขนาดนี้แลว คนไทยทั่วไปจะเสื่อมทราม

ขนาดไหน เพราะฉะน้ันอยามามัวติอยูเลยวาพระเลวพระไมดี แตใหรีบไดสติแลวมอง

คนไทยทัว่ไปเวลาน้ีจะแยขนาดไหน สภาพนีพ้ระเปนดชันชีีส้ภาพสังคมไทย ตอไปกช้ี็สภาพ

สงัคมและเศรษฐกจิ ในเมือ่ประชาชนไมมีความมัน่ใจในชวีติ ชวีติอยูดวยความลําบาก เส่ียง

มาก ก็จะทําใหหาสิ่งยึดเหนี่ยวมาประกันความรูสึกภายใน จึงหันไปหาสิ่งศักดิ์สิทธิ์ (หนา 

58-59)

 จากเทคโนโลยี ไทยไดความสบายยิ่งไมตองทําอะไร สังคมไทยเปนสังคมที่ไมได

มภีมูหิลงัในการผลติสรางสรรคเทคโนโลยเีอง สงัคมไทยอยูสุขสบายอยูแลว อยู ๆ  กม็าเจอ

เทคโนโลยีสําเร็จรูปเขาเสริมความสะดวกสบายยิ่งขึ้นอีก เรามีความสัมพันธกับเทคโนโลยี

แบบผูบรโิภค ขาดความสมัพนัธแบบผูผลติ เราไมไดมนีสิยัไฝรู ชอบแตบรโิภค ไมมองแบบ

นกัประดษิฐ คนไทยทีช่อบสบายเจอปญหาทีย่ากเขาหนัไปส่ิงศกัดิสิ์ทธ์ิ ใหชวย “กลายเปน

ระบบถายโอน” ความรับผิดชอบ พระพุทธเจาสอนหลักธรรมพื้นฐานไวเรียกวา องคคุณ

ของอุบาสกอุบาสิกา 5 ประการ คือ 1. มีศรัทธา เชื่อมีเหตุผลมั่นในพระรัตนตรัย 2. มีศีล

อยางนอยดํารงตนไดในศีล 5 3. ไมถือมงคลตื่นขาว เชื่อกรรม ไมเชื่อมงคล มุงหวังผลจาก

การกระทํา มิใชโชคลาง หรือตื่นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ 4. ไมแสวงหาทักขิไณยนอกหลักคําสอนน้ี 

5.เอาใจใสทะนบุาํรุงและชวยกจิการพระพทุธศาสนา ผูใดมธีรรม 5 ประการนีพ้ระพทุธเจา

ตรัสเรียกวาเปนอุบาสกรัตน อุบาสิการัตน

ประเด็นท่ี 2 เราจะทําอยางไร ในประเด็นท่ี 2 นี้พระธรรมปฎก ไดเสนอถึง

หลกัการ วธิกีารทางออกของปญหาทีม่าวาในประเดน็ที ่1 วา “เราเปนอยางไร” เปนลาํดบั

คอื การพฒันากาํลงัคนขึน้ไปใหมคีณุสมบตัติามหลกัการ การทีจ่ะชาํระสะสางปญหาและ

พืน้ฟคูวามเจรญิมัน่คงของพระศาสนานัน้ ในระยะยาวจะตองวางรากฐานใหแนนหนา ถา

มีความคลาดเคลื่อนออกไปก็ตองรื้อและจัดการปรับกันใหมใหถูกจุดถูกที่ ส่ิงสําคัญที่จะ

ตองทําในตอนนี้คือ 1. การทําความเขาใจกันใหชัดเจนเกี่ยวกับหลักการของพุทธศาสนา

แลวดงึกนักลบัเขาสูหลกัการนัน้ 2. การพัฒนาชาวพทุธใหมคุีณสมบตัพิรอมทีจ่ะรบัผิดชอบ



ปที่ 5 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2560
   สถานการณพระพุทธศาสนากระแสไสยศาสตร 301

ตอพระศาสนา และเจริญงอกงามตอไปดวยการศึกษาที่ถูกตอง 3. การจัดปรับระบบตาง ๆ 

โดยเฉพาะระบบความสัมพันธระหวางพระสงฆกับชาวบานที่วิปริตผิดเพี้ยนไป (หนา 70) 

 การทีจะรักษาพระศาสนาได เราตองตั้งตัวลุกขึ้นมาแลวชวยกันรับผิดชอบ โดย

เริม่ทีต่วัเอง เมือ่ตวัเองมคีณุสมบติัด ีตัง้หลกัไดแลว ก็ใชคณุสมบตัคิวามรูดีงามนัน้ ออกมา

ทํากิจหนาท่ี (หนา 71) พุทธบริษัท 4 ตองมีคุณสมบัติ 3 ประการ จะสามารถรักษา

พระศาสนา คือ 1. เปนผูมีปญญาแกลวกลา สามารถ ฝกอบรมดีแลว เปนพหูสูต 2. เรียน

คําสอนของอาจารยแลว เอาไปบอก เอาไปแสดง เอาไปสั่งสอนชี้แจงอธิบายใหผูอื่นเขาใจ

ตามได 3. เมื่อมีปรัปวาทคือคํากลาวจาวจาบพระธรรมวินัย คํากลาวนอกรีตนอกรอยผิด

หลักพระศาสนาเกิดขึ้น ก็สามารถแสดงธรรม กําราบคําสอนผิดพลาดนอกหลักการ 

นอกธรรมวินัยนั้นอยางไดผล (หนา 75)

 พระปรากฏตัวเมื่อไหร จะพูดหรือไม ก็ตองใหธรรม การที่พระสงฆทําหนาที่ให

ธรรมทานนั้น ปกติใหดวยการพูด การสอน ที่จริงธรรมนั้นใหโดยไมตองพูดก็มี พระเณรที่

ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ บางทียังพูดไมเปน สอนไมเปน อธิบายไมเปน มาปรากฏตัวขึ้นที่ไหน 

การปฏิบัติของทานโดยความเปนผูสํารวม เปนผูมีสมณรูป ตั้งอยูในพระธรรมวินัย ทําให

เกิดผล คือทําใหจิตใจของญาติโยมผองใส สบาย ชื่นใจ (หนา 81)

 ถาระบบความสมัพนัธยงัด ีกร็กัษาพระศาสนาและสังคมได พระธรรมปฎก ทาน

ไดยกหลักการในทิศ 6 หลักอามิสทานและธรรมทาน ซึ่งอยูในทิศสุดทาย คือทิศเบื้องบน 

พระภิกษุสามเณรกับญาติโยม ฝายโยมจะตองปฏิบัติตอพระสงฆ คือ 1. จะทําอะไรก็ทํา

ดวยเมตตา 2. จะพูดอะไรก็พูดดวยเมตตา 3. จะคิดอะไรก็คิดดวยเมตตา 4. ไมปดประตู

บาน เต็มใจตอนรับ และ 5. อุปถัมภดวยปจจัย 4 ฝายพระเณรมีหนาที่ตอญาติโยม 6 ขอ 

คือ 1. หามปรามจากความชั่ว 2. ใหตั้งอยูในความดี 3. อนุเคราะหดวยนํ้าใจอันงาม 4. ให

ไดฟงสิ่งที่ยังไมเคยฟง 5. สิ่งที่ไดฟงมาแลวใหเขาใจแจมแจง และ 6. บอกทางสุขสวรรคให 

จะเห็นวาหนาที่ของพระเณร 6 ประการเปนการปฏิบัติที่ทําดวยเมตตา ลองสํารวจดูวา 

พระสงฆเราทาํหนาทัง้ 6 ขอ ถกูตองไหม ถาพระสงฆไมทาํหนาทีก่แ็สดงวาเกิดวปิรติผนัแปร

ขึ้น ถาพระเณร ญาติโยมปฏิบัติหนาท่ีตอกันอยางถูกตองก็จะรักษาระบบความสัมพันธ

แบบบุญกุศลได (หนา 89-90)

 ตื่นตัวขึ้นมา จะไดต้ังตนขึ้นมาใหม ใหพระสงฆเปนปจจัยสรางสรรคพัฒนาคน

และสังคม ผูเขียนไดชี้ใหเห็นวา เหตุปจจัยตาง ๆ  ที่จะทําใหเราเดินทางมาสูสภาพเชนนี้ได

อยางไร มองในแงหนึ่งก็คือการคลาดเคลื่อนจากหลักการของพระพุทธศาสนา เพราะขาด



วารสารวิถีสังคมมนุษย
Journal of The Way Human Society302

การศกึษา การใหชาวพทุธมคีวามรูตองเนนทีพ่ระสงฆกอน เพราะเปนตัวแกนในการศกึษา

พระธรรมวินยั เขาใจหลกัพระพทุธศาสนา การศกึษาคือการพัฒนาคน พระสงฆเปนสถาบนั

ที่มีสถานะมีหนาที่ เปนพิเศษในฝายที่จะตองเปนปจจัยสรางสรรคสังคม ถาไมสามารถ

สรางสรรคได ก็จะกลายเปนผลผลติของสงัคม ถาเปนเพยีงผลผลติของสงัคมกจ็ะเปนดชันี

ชี้สภาพสังคม ทําอยางไรจึงจะเปนปจจัยสรางสรรคสังคมได คือมีการศึกษา (หนา 92-93)

 ถาการปกครองเสียหลัก อาจนําพระออกจากพุทธศาสนา ในเรื่องนี้พระธรรม

ปฎกไดมองวา พระสงฆน้ีเริ่มตนมีผูปกครองคือพระอุปชฌาย ถือวาพระอุปชฌายเปน

ผูปกครอง เพ่ือเปนเครือ่งประกันวาผูทีบ่วชเขามานัน้จะไดรบัการฝกฝนในไตรสกิขา พฒันา

ใหเจรญิงอกงามในพระธรรมวนัิย ชวีติของพระสงฆรวมถงึชาวพทุธทัง้หมดคอืชวีติแหงการ

ศึกษา ศีล สมาธิ ปญญา พระพุทธศาสนาเปนศาสนาแหงการศึกษา ขณะนี้เรามีการ

ปกครองคณะสงฆทั่วประเทศ เราปกครองพระสงฆทั่วประเทศเพื่ออะไร ดูตามหลักการนี้ 

คือการปกครองเพื่อใหเกิดการศึกษา (หนา 95-97)

 ถาอาแตตามบานเมือง จะเสียหลักตัว ประเด็นนี้ทานมองแบบหนัก ๆ วา เวลานี้

การปกครองของพระสงฆเราเนนไปแบบบานเมอืง กลายเปนการปกครองเพือ่การปกครอง 

หรือการปกครองเพื่อความสงบเรียบรอยแบบเลื่อนลอย เนนอํานาจ เนนการบังคับ 

การควบคมุ ลงโทษ ไมไดคดิวาทําอยางไรทาํอยางไรเราจะปกครองดวยการอดุหนนุสงเสรมิ

ใหคนมโีอกาสทาํดกีนัใหมากทีส่ดุ (หนา 98) ทานมองวา ดานรปูแบบตามบานเมอืงไดบาง 

แตเนื้อหาสาระพระตองนําและเปนผูให ชีวิตของพระสงฆอยูดวยการศึกษา การปกครอง

กเ็พือ่การศกึษา ถาไมมกีารศกึษา การปกครองก็หมดคณุคา ไรความหมาย ไมไดประโยชน 

(หนา 105)

 ผูเขียนมองวา มนุษยไมมีการศึกษา สูสัตวธรรมดาไมได แตพอมนุษยฝกตนดี ก็

ประเสริฐยิ่งกวาเทวดา ทําไมพระพุทธศาสนาจึงถือหลักไตรสิกขา เพราะวา พระพุทธเจา

ตรสัวา มนษุยเปนสตัวทีต่องฝก เรยีกวา “ทมัมะ” เพราะเปนคนเราจงึเรยีกวา “ปรุสิทัมมะ” 

ความประเสริฐของมนุษยอยูที่การฝก มนุษยฝกไดไมมีที่สินสุด (หนา 111-112) มนุษยที่

ฝกดี มีชีวิตที่สิกขาเรื่อยไป ในกระบวนการที่ครบทุกดานเต็มทั้งคนพระพุทธเจาประทาน

หลักการในการฝกฝนพัฒนาตน เรียกวาไตรสิกขา เปนระบบบูรณาการครบทุกดานของ

ชีวิตคนหรือทั้งตัวคน เปนไปอยางมีดุลยภาพ (หนา 113) 

 ผูเขียนช้ีใหเห็นหลุมชีวิตตอไปวา พอสุข พอสําเร็จ หรือลุความดี คนเรานี้มัก

ตกหลุมความประมาท ความประมาทนี้เปนหลุมดักหรือหลุมพรางใหญ ผูที่ทําอะไรไดดี 



ปที่ 5 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2560
   สถานการณพระพุทธศาสนากระแสไสยศาสตร 303

คนทีม่คีวามสขุ คนทีป่ระสบความสาํเรจ็ มกัจะมาตกหลมุความประมาทนี ้ทาํใหหมนุเวยีน

ไปในวงจรแหงความเสื่อมและความเจริญของปุถุชน อนิจจังเตือนใหทําความเพียรทั้งนั้น 

ทีสุ่ดทรงตรสัปจฉิมวจาวา อัปปมาเทนะ สัมปาเทถะ ยังโยงความไมประมาทไปหาอนจิจงั

วา วยธมัมา สงัขารา อปัปมาเทนะ สมัปาเทถะ สงัขารทัง้หลายมคีวามเส่ือมไปเปนธรรมดา 

จงยังความไมประมาทใหถึงพรอม (หนา 119) 

  ผูเขียนยังเสนอ วิธีคิด วา สิกขาคอยฝกฝนปรับแกมีแตเจริญพัฒนา ไมประมาท

หนุนเร็วยิ่งกาวหนาไมหยุด สิ่งท้ังหลายยอมเปลี่ยนแปลงไป แตมันไมไดเปลี่ยนแปลงไป

โดยเลื่อนลอย มันเปลี่ยนแปลงไปตามเหตุปจจัย ถามีเหตุปจจัยใหเสื่อมมันก็เสื่อม ถามี

เหตปุจจัยใหเจรญิมนักเ็จริญ เพราะฉะนัน้ มนษุยตองมกีารศกึษา เพือ่จะไดมปีญญารูเขาใจ

เหตุปจจัย จะไดทําเหตุปจจัยท่ีถูกตอง ถาจะใหพระศาสนาเจริญ พระสงฆจะตองอยูใน

ไตรสิกขา (หนา 121)

   ชาวพุทธตองเปนคนที่เขมแข็ง มีศรัทธาชนิดที่มั่นใจในศักยภาพของความเปน

มนษุยทีจ่ะดเีลศิประเสรฐิไดดวยการฝก และหวงัผลจากการกระทาํ พยายามพฒันาตวัให

พึง่ตนได หลกัการแหงกรรมกด็ ีสกิขากด็ ีความไมประมาทกด็ ีลวนทาํใหเกดิความเขมแขง็

ที่จะกาวตอไปท้ังนั้น ชาวพุทธจะตองสรางสรรคและพัฒนาตัวตอไป เหมือนอยาง

พระโพธสิตัว ไมใชคอยขอความชวยเหลือจากพระโพธิสัตวหรอืเทพเจาทัง้หลาย ธรรมสงูสดุ 

แมพุทธศาสนาจะไมปฏิเสธเทวดา แตถือวาธรรมตองเหนือเทพ (หนา 126-127)

 บทสรปุ หนงัสอืเลมนี ้แมพระธรรมปฎกทานไดนาํเสนอไว ตัง้ป 2538 แลวกต็าม 

ดวยคําถาม 2 ประเด็นหลัก คือ เราเปนอยางไร สืบสาวถึงภูมิหลังของการเกิดของ

พทุธศาสนา เหตปุจจัยของการเกดิปญหา ความเชือ่ พฤตกิรรมของพระสงฆ หรอืชาวพทุธ

ทั้งหมด ไมวาจะเปนพระสงฆเอง ชาวบานเอง ลวนเปนผูกอใหเกิดปญหา และมีสวนรวม

ในการกระทํานั้น ๆ อยางไมอาจหลีกเลี่ยงได และเราจะทําอยางไร ทานไดเสนอทางออก 

หลักการ วธิกีารของการแกไขปญหาท่ีเกดิกับพระศาสนา และผูอานชอบมากคอื พระพทุธ

ศาสนาเปนศาสนาแหงการศึกษา และการปกครองคือการจัดการการศึกษา ไมใชการการ

บังคับ ลงโทษ และทายของเลมทานนําเสนอดวยปจฉิมโอวาท คือความไมประมาท

คนพุทธตองเปนคนไมประมาท

 คณุปูการของหนงัสอืเลมนี ้เนือ่งจากผูเขียนเปนนกัปราชญทางพระพุทธศาสนา 

เปนบุคคลที่ไดรับการยกยองทั้งในประเทศและระดับโลก ระดับองคการยูเนสโก 

สหประชาชาติ จึงมีเนื้อหาสาระเต็มไปดวย เหตุผล ขอคิด หลักการ วิธีการ ผูอานจะได 



วารสารวิถีสังคมมนุษย
Journal of The Way Human Society304

คือ 1. เขาใจปญหาของพระศาสนา ปญหาของพระสงฆ ปญหาพุทธศาสนากับไสยศาสตร 

2. รูวาสงัคมไทยตกลงพทุธศาสนาเดนหรอืไสยศาสตรเดน และ 3. รูเขาใจพระพทุธศาสนา

เปนศาสนาแหงการศึกษา วิธีแกความสัมพันธระหวางวัดกับชาวบานที่เปนระบบ

ผลประโยชนไดอยางไร 


