
1 รป.ด. (ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต) อาจารย์วิทยาลัยพระธรรมทูต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
1 Ph.D. (Doctor of Philosophy), Lecturer of Dhammaduta College, Mahachulalongkornrajavidyalaya 
Corresponding author; Email: paitoon.wan@mcu.ac.th             
(Received: 18 June 2020; Revised: 17 July 2020; Accepted: 15 November 2020) 

การบ าบัดโรคซึมเศร้าด้วยการประยุกต์ใช้การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน 
TREATMENT FOR DEPRESSION WITH THE APPLICATION  

OF VIPASSANA MEDITATION PRACTICE 

พระมหาไพฑูรย์ ปนฺตนนฺโท (วรรณบุตร) 1 
Phramaha Paitoon Pantanando (Wannabud)1  

ท าวิจัยเม่ือ พ.ศ.2563 

บทคัดยอ่ 

 โรคซึมเศร้ามีสาเหตุมาจากหลายองค์ประกอบด้วยกัน ทั้งทางกายสภาพทางจิตใจและอารมณ์ 
ทางด้านสังคม ความเครียด ความผิดหวัง และความพลัดพรากจากสิ่งอันเป็นที่รัก ซึ่งภาวะซึมเศร้าสามารถ
ที่จะเกิดขึ้นได้กับบุคคลทุกช่วงวัย เป็นได้ทั้งผู้ชายและผู้หญิง และก าลังระบาดอย่างรวดเร็วไปทั่วโลก 
ส่วนมากเกิดในสังคมที่พัฒนาแล้วมากกว่าสังคมที่ยังด้อยการพัฒนา เป็นสาเหตุท าให้เกิดการสูญเสีย 
ในแง่ของสมรรถภาพการท างาน สุขภาพจิต คุณภาพชีวิต ค่ารักษาพยาบาล นอกจากนี้ยังเป็นสาเหตุของ
การฆ่าตัวตายอีกด้วย ส่วนภาวะซึมเศร้าในทัศนะทางพระพุทธศาสนาเกิดได้กับบางคนที่ตั้งใจท าความดี 
หรือต้องการบ าเพ็ญคุณธรรม แต่ความตั้งใจนั้นไม่สามารถท าได้ส าเร็จ เพราะมีอุปสรรคมาขัดขวาง ท าให้
ทอดทิ้งการท าความดีทั้งที่เหตุการณ์นั้นยังไม่จบและหมดก าลังใจ ซึ่งวิธีการบ าบัดภาวะซึมเศร้า คือ       
การประยุกต์ใช้การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานในชีวิตประจ าวัน  ท าให้ผู้ที่มีภาวะซึมเศร้า ได้สติสัมปชัญญะ 
คือความรู้สึกตัวด้วยความรอบคอบไม่เผลอสติ เกิดปัญญารู้เท่าทันสิ่งทั้งหลาย ปล่อยวางความคิดฟุ้งซ่าน 
หยุดการคิดปรุงแต่ง ไม่ถูกครอบง าด้วยสภาพอารมณ์ที่ท าให้จิตใจเศร้าหมอง ส่งผลให้ความวิตกกังวล 
ความเศร้าโศกและความซึมเศร้าหมดไป  

ค าส าคัญ: 1. การบ าบัดโรคซึมเศร้า 2. การปฏิบัติวิปสัสนากัมมัฏฐาน 

mailto:paitoon.wan@mcu.ac.th


วารสารสถาบันวิจัยญาณสังวร ปท่ี 11 ฉบับที 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 105 

Abstract 

 Depression is caused by many factors i.e. physical, mental and emotional, social 
condition, stress, disappointment and separation from beloved. Depression can occur to 
people of all ages and both male and female. It is spreading rapidly throughout the world. 
Most of them occur in developed societies more than underdeveloped societies. It causes 
loss in terms of work performance, mental health, quality of life, and medical expenses. It is 
also the cause of suicide. The depression in the Buddhist viewpoint can happen to some 
people who intend to do good deed or want to practice virtue but that determination 
cannot be achieved because there are obstacles making people abandon good deeds even 
though that event has not ended and discouraged. The method of treatment for 
depression is the application of Vipassana practice in daily life, causing people with 
depression be aware to have consciousness with caution and without losing 
consciousness, and to be aware of everything, let go of the phantoms, not be 
obsessed with the emotional state that makes the mind wretched, chasing away all 
anxiety, grief and depression.  

Key words: 1. Treatment for Depression 2. Vipassana Meditation Practice 

บทน า 
องค์การอนามัยโลก (WHO) ได้รายงานเกี่ยวกับภาวะซึมเศร้าว่าเป็นสาเหตุของการสูญเสีย

ความสามารถทางสุขภาพกายและสุขภาพจิตของประชากรโลก ซึ่งภาวะซึมเศร้าส่วนใหญ่ที่พบในระยะ
เริ่มต้นนั้นไม่ได้มีความรุนแรงจนถึงขั้นเป็นโรค (C.J., Murray, A.D., Lopez, 1997) แต่อารมณ์ซึมเศร้าจะมี
ผลกระทบโดยตรงต่อการใช้ชีวิตประจ าวันทั้งต่อตนเองและคนรอบข้าง ผู้ป่วยที่มีลักษณะภาวะซึมเศร้า จะ
มีอารมณ์หดหู่ มีความคิด หรือรู้สึกถึงการไม่เห็นคุณค่าในตัวเอง  รู้สึกเสียใจ หรือรู้สึกผิดอย่างไม่มีเหตุผล 
ทั้งนี้ภาวะซึมเศร้า (Depression) นั้น สามารถเป็นกันได้ในทุกเพศทุกวัย แต่พบว่าเพศหญิงจะเป็นมากกว่า
เพศชาย โดยกรมสุขภาพจิตรายงานว่า คนไทยมีภาวะซึมเศร้าครั้งแรกในประมาณช่วงอายุ 11 ปีขึ้นไป 
ปัจจุบันยังไม่สามารถบอกสาเหตุที่แท้จริงของโรคนี้ได้ทั้งหมด จากข้อมูลสถิติขององค์การอนามัยโลก ในปี 
ค.ศ. 2017 / พ.ศ. 2560 ระบุว่า มีผู้ป่วยโรคซึมเศร้าทั่วโลกประมาณ 322 ล้านคน หรือคิดเป็นร้อยละ 4.4 
ของประชากรโลก และในประเทศไทย มีข้อมูลการส ารวจความชุกของโรคซึมเศร้า พ.ศ. 2551 พบว่า มีคน
ไทยป่วยซึมเศร้า 1.5 ล้านคน หากพิจารณาตามเพศและอายุของผู้ป่วยโรคซึมเศร้า พบว่า ผู้หญิงเสี่ยงป่วย
มากกว่าผู้ชาย 1.7 เท่า โดยผู้ป่วยส่วนใหญ่อยู่ในวัยท างานอายุ 25-59 ปี ร้อยละ 62 รองลงมาเป็นวัยสูงอายุ 
60 ปีขึ้นไป ร้อยละ 26.5 และเป็นเยาวชนอายุ 15-24 ปี ร้อยละ 11.5 ทั้งนี้ แม้ในกลุ่มเยาวชนจะมีสัดส่วน
ของผู้ป่วยโรคซึมเศร้าน้อยกว่าในกลุ่มวัยท างานและวัยผู้สูงอายุ แต่นับเป็นปัญหา ที่ต้องให้ความส าคัญและ
ต้องเร่งแก้ไขเนื่องจากวัยรุ่นเป็นทรัพยากรที่มีค่าในการพัฒนาประเทศในอนาคต ซึ่งมีแนวโน้มการฆ่าตัวตาย
เพ่ิมขึ้น โดยมีข้อมูลพบว่า ในปี พ.ศ. 2560 กลุ่มเยาวชนอายุ 20-24 ปี มีอัตราการฆ่าตัวตายที่ 4.94 
ต่อประชากรแสนคน ในปี พ.ศ. 2561 เพ่ิมขึ้นเป็น 5.33 ต่อประชากรแสนคน (นายแพทย์เกียรติภูมิ 



106 Journal of Yanasangvorn Research Institute Vol.11 No.2 (July – December 2020) 

วงศ์รจิต, 2562) จะสังเกตได้ว่าผู้ป่วยมีจ านวนเพ่ิมมากข้ึนอย่างต่อเนื่องทุกปี  และจากการศึกษาของ
องค์การอนามัยโลก ได้พยากรณ์ว่าในอีก 25 ปีข้างหน้า (ค.ศ. 2000– 2025 / พ.ศ. 2563-2588) 
ความซึมเศร้าจะเป็นโรคที่พบบ่อยขึ้น ซึ่งจะท าให้เกิดความทรุดโทรมแก่ร่างกายเป็นอันดับ 2 และจะต้องใช้
จ่ายเงินเป็นจ านวนมากทั่วโลกเพ่ือรักษาโรคซึมเศร้านี้ (C.J., Murray, A.D., Lopez, 1997) 

ในพระพุทธศาสนานั้นภาวะซึมเศร้านี้อาจเกิดได้กับบางคนที่ตั้งใจท าความดี หรือต้องการ
บ าเพ็ญคุณธรรม แต่ความตั้งใจนั้นไม่สามารถท าได้ส าเร็จ เพราะมีอุปสรรคมาขัดขวาง ท าให้ทอดทิ้งการท า
ความดีทั้งที่เหตุการณ์นั้นยังไม่จบและหมดก าลังใจ จนบางคนถึงกับมองโลกในแง่ร้ายไปเลยว่า ท าดีแล้ว
ไม่ได้ดี ไม่รู้จะท าความดีไปท าไม กลายเป็นคนมีความรู้สึกไม่ดีต่อเพ่ือนมนุษย์ แล้วตัวเองถึงกับจมอยู่แต่กับ
ความผิดหวังและความเสียใจ ไม่อยากท าความดีและบุญกุศล จนสุดท้ายเข้าขั้นมีภาวะซึมเศร้า และ
กลายเป็นโรคซึมเศร้าในที่สุด สาเหตุปรากฏในเรื่องภิกษุวัชชีบุตรปฏิบัติธรรมรูปเดียวอยู่บนภูเขา ในเวลา
กลางคืนได้ยินเสียงการละเล่นมหรสพของพวกชาวเมือง ได้เกิดความเศร้าและคิดท้อแท้ใจว่าคนเหล่าอ่ืน
ก าลังสนุกสนานอยู่แต่ตนเองต้องมาอยู่ผู้เดียวเหมือนไม้ที่เขาทิ้งไว้ในป่า ในคืนนี้จะมีใครอ่ืนที่เลวกว่าเราอีก
เล่า แต่ภายหลังได้ฟังธรรมจากพระพุทธเจ้าท าให้เกิดปัญญาและบรรลุธรรมในที่สุด (ส .ส.15/229/330.ไทย) 
อีกทั้งภาวะซึมเศร้านี้จะเป็นอาการมีได้กับมนุษย์ทุกคนที่เกิดมาในช่วงใดช่วงหนึ่งของชีวิต ซ่ึงภาวะซึมเศร้า
เป็นอาการที่ถูกตั้งชื่อไว้ส าหรับใช้เรียกอาการของคนที่ป่วยทางใจ เนื่องจากการแพทย์ทางตะวันตกไม่มี
ความรู้ความเข้าใจในเรื่องจิตใจ เพราะวงการแพทย์ตะวันตกไม่เชื่อว่า มนุษย์มีจิตใจ แต่เข้าใจว่า สมองคือ
จิตใจ เมื่อเข้าใจว่าสมองคือจิตใจ มีผลท าให้ไม่เข้าใจว่า คนที่มีอาการกลุ้มใจ วิตกกังวล และไม่สบายใจนั้น 
คือความทุกข์ทางจิตใจ แต่ชาวตะวันออกหรือชาวพุทธรู้จักกันมาหลายพันปีแล้วจวบจนกระทั่งมาถึงใน
ปัจจุบันนี้ มีนักจิตบ าบัดหรือนักจิตวิทยาที่มาศึกษาทางพระพุทธศาสนา ได้พยายามอธิบายว่า สิ่งที่จะช่วย
เยียวยาอาการของภาวะซึมเศร้า และท าการรักษาโรคซึมเศร้าได้ดีที่สุด คือการเจริญสต ิในขณะทีส่ิ่งหนึ่งซึ่ง
ท าให้คนป่วยเป็นโรคซึมเศร้า และมีอาการของภาวะซึมเศร้าเพ่ิมมากในปัจจุบันนั้น เพราะไม่ได้ศึกษาหา
ความรู้ความเข้าใจในเรื่องจิตใจทีพ่ระพุทธศาสนาอธิบายคุณค่าทางจิตใจไว้เป็นเวลานานแล้ว ด้วยเหตุนี้การ
ฝึกวิปัสสนากัมมัฏฐานสามารถช่วยให้เราด ารงตนได้อย่างไม่ตื่นตระหนกและสามารถน ามาช่วยในการรักษา
สุขภาพจิตให้ไม่กระสับกระส่ายเพราะโรคทางกายต่าง ๆ ที่คนในสังคมเผชิญอยู่ (ยงยุทธ วงศ์ภิรมย์ศานติ์, 
2563) 

สาเหตุของความซึมเศร้า 
สาเหตุที่ท าให้เกิดโรคซึมเศร้า อาจเกิดจากหลายสาเหตุ ได้แก่ แนวโน้มทางพันธุกรรม ชีวเคมีที่

แปรปรวน หรือกดอารมณ์ไว้ และสารเคมีในสมองของผู้ป่วยโรคซึมเศร้ามีการเปลี่ยนแปลงไปจากปกติ    
(รีดเดอร์ส ไดเจสท์, 2546) ภาวะซึมเศร้านี้จะเกิดจากความผิดหวัง ความพลัดพรากจากสิ่งอันเป็นที่รัก 
ซึ่งภาวะซึมเศร้านี้สามารถที่จะเกิดขึ้นได้กับบุคคลทุกช่วงวัย เป็นได้ทั้งผู้ชายและผู้หญิง และก าลังระบาด
อย่างรวดเร็วไปทั่วโลก ส่วนมากเกิดในสังคมที่พัฒนาแล้วมากกว่าสังคมที่ยังด้อยการพัฒนา เป็นสาเหตุท า
ให้เกิดการสูญเสีย ในแง่ของสมรรถภาพการท างาน สุขภาพจิต คุณภาพชีวิต ค่ารักษาพยาบาล นอกจากนี้
ยังพบว่า เป็นสาเหตุของการฆ่าตัวตายอีกด้วย ซึ่งสามารถแบ่งสาเหตุของการซึมเศร้าออกได้เป็น 3 ประเภท  
ดังนี้ 



วารสารสถาบันวิจัยญาณสังวร ปท่ี 11 ฉบับที 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 107

1) ความซึมเศร้าที่เกิดจากความผิดปกติทางกาย (Organic Depression) เกิดจากความผิดปกติ
เสียหายของโครงสร้างในสมอง ซึ่งอาจมีสาเหตุจากโรคเส้นเลือดแข็งตัวผิดปกติ โรคเนื้องอกในสมอง ซึ่งเกิด
ภายหลังอุบัติเหตุทางสมอง หรือโรคทางสมองที่มีอาการซึมเศร้าร่วมกับภาวะจิตเภท และโรคลมชัก 
นอกจากนี้ความผิดปกติทางกายอ่ืน ๆ อาจท าให้เกิดโรคซึมเศร้าได้ เช่น โรคตับอักเสบ โรคหัวใจ เป็นต้น  

2) ความซึมเศร้าที่ เกิดจากพ้ืนฐานภายใน (Endogenic Depression) เป็นภาวะทางด้าน
กรรมพันธุ์ อาการซึมเศร้ามีลักษณะเฉพาะตัว คือเกิดอาการเป็นพัก ๆ ในช่วงระยะเวลาที่แน่นอนระยะหนึ่ง
หลังจากนั้นจะตามด้วยช่วงระยะปลอดอาการ ซึ่งจะกลับเป็นปกติสมบูรณ์ โดยไม่พบความแปรปรวนด้าน
บุคลิกภาพใด ๆ ให้เห็น ในบางครั้งอาจมีอาการตั้งแต่ในวัยเด็กโดยเฉพาะเพศหญิง แต่ในช่วงวัยรุ่นพบได้ทั้ง
เพศชายและเพศหญิง อาการมักจะก าเริบในช่วงอายุ 30 - 40 ปี และในช่วงเปลี่ยนวัย โดยทั่วไปเพศชายมัก
ปรากฏอาการเมื่ออายุระหว่าง 50 - 60 ปี ช่วงระยะที่มีอาการครั้งหนึ่ง ๆ อาจยาวนานได้แตกต่างกันไปเป็น
ชั่วโมง เป็นวัน เป็นปี หรือหลาย ๆ ปี อย่างไรก็ตามโดยเฉลี่ยแล้วประมาณ 5 – 12 เดือน  

3) ความซึมเศร้าเพราะสาเหตุด้านจิตใจ (Psychogenic depression) เป็นชนิดที่พบได้มากที่สุด
โดยผู้ที่เป็นโรคนี้ ต้องประสบกับภาวะเหตุการณ์รุนแรงบางอย่างในชีวิต ที่ตนเองไม่สามารถยืนหยัดรับมือ
ทางด้านอารมณ์ได้ การซึมเศร้าชนิดนี้ยังรวมถึงภาวะต่าง ๆ ต่อไปนี้ 

 3.1 ภาวะซึมเศร้าในวัยเด็ก (childhood depression) อาจมีสาเหตุมาจากความตึงเครียด         
ในครอบครัว และมีเหตุการณ์สะเทือนใจอย่างรุนแรง หรือมีความคาดหวังทางการศึกษาเล่าเรียนที่สูงเกิน
ความสามารถของตนเอง  

 3.2 ภาวะซึมเศร้าในโรคประสาท (Neurotic depression) ซึ่งอาจจะพบว่า ถูกบีบคั้นอย่าง
มากในวัยเด็ก แล้วได้เกิดปะทุออกมาในช่วงชีวิตภายหลัง ที่มีปัญหาอ่ืนๆ แทรกซ้อน 

 3.3 ภาวะซึมเศร้าเพราะความชรา (Depression of age) เกิดขึ้นเพราะความสามารถในการ
ปรับตัวลดน้อยลง มีชีวิตที่โดดเดี่ยวอยู่คนเดียว มีปัญหาช่องว่างระหว่างวัย หรือปัญหาที่เรียกกันว่า 
ภาวะสะเทือนใจหลังเกษียณ คือการสูญเสียคุณค่าในตนเอง ซึ่งเป็นความรู้สึกว่า ตนเองไร้สมรรถภาพ  

 3.4 ภาวะซึมเศร้าจากปฏิกิริยาทางใจ (Reactive depression) เช่น อาการซึมเศร้าที่เกิดขึ้น
ภายหลังจากคู่แต่งงานเสียชีวิต การตกงาน หรือการหย่าร้าง  

 3.5 ภาวะซึมเศร้าเพราะสภาพจิตใจอ่อนล้า (Depression of fatigue) เป็นการตอบสนองทาง
ใจต่อสภาวะความเครียดเรื้อรัง เช่น ชีวิตสมรสมีปัญหาขัดแย้งไม่รู้จบ มีความกดดันจากงานที่ต้อง
รับผิดชอบ การเปลี่ยนงาน การรับภาระมากเกินไป ภาวะซึมเศร้าชนิดนี้มักเกิดในผู้หญิง ที่ต้องรับภาระทั้ง
ในครอบครัวและท างานนอกบ้าน ส่วนในผู้ชายที่อยู่ในช่วงอายุ 50 - 60 ปี ซึ่งได้ถูกกดดันจากการไม่
สามารถขึ้นสู่จุดสูงสุดในอาชีพการงานของตนได้ (สเปญ อุ่นอนงค,์ 2545) 

ส าหรับผู้ป่วยโรคซึมเศร้าส่วนใหญ่ไม่ไปพบแพทย์ด้วยทัศนคติที่ว่า เกรงผู้อ่ืนจะมองว่าตนเอง
เป็นโรคจิตและไม่บอกให้ญาติทราบเกี่ยวกับสิ่งที่ตนเองประสบ หรือเป็นอยู่ ผู้ป่วยโรคซึมเศร้ามีแนวโน้มต่อ
การฆ่าตัวตายสูง (high suicidal risk) ในระยะเวลา 1 ปี  จะมีประชากรร้อยละ 9 เป็นโรคซึมเศร้า 
ท าให้สูญเสียทางเศรษฐกิจ รวมทั้งสูญเสียคุณภาพชีวิต เนื่องจากความทุกข์ที่เกิดกับผู้ป่วยประเมินไม่ได้ 
โรคซึมเศร้าท าให้การด ารงชีวิตเปลี่ยนแปลงและเกิดความเจ็บปวดทั้งผู้ป่วยและผู้ดูแล เมื่อศึกษาสาเหตุของ
การเกิดโรคซึมเศร้ามีจากหลายองค์ประกอบเข้าด้วยกันทั้งทางกายสภาพทางจิตใจและอารมณ์ สาเหตุที่ท า



108 Journal of Yanasangvorn Research Institute Vol.11 No.2 (July – December 2020) 

ให้มีภาวะซึมเศร้า คือทางด้านสังคม ความเครียด และความผิดหวัง (ราชวิทยาลัยจิตแพทย์แห่ง
ประเทศไทย, 2549) 

การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน 
การปฏิบัติตามหลักวิปัสสนากรรมฐานเป็นอุบายที่ท าให้เรืองปัญญา เป็นการสอนให้บุคคล            

ใช้สติปัญญาในความเพียรพยายามเพ่งพินิจดูตนเอง ที่เรียกว่า ขันธ์ 5 ได้แก่ รูป เวทนา สัญญา สังขาร 
วิญญาณ หรือกล่าวโดยสรุปขันธ์ 5 คือ รูปและนาม ค าว่ารูปในขันธ์ 5 นั้น หมายถึง สิ่งที่เราเห็นด้วยตา 
สิ่งที่ เราได้ยินด้วยหู  สิ่งที่ เราสูดดมด้วยจมูก สิ่งที่ เราชิมรสด้วยลิ้น สิ่งที่ เราสัมผัสถูกต้องทางกาย 
เพราะฉะนั้นสิ่งที่เป็นรูป เสียง กลิ่น รส เย็น ร้อน อ่อน และแข็ง ซึ่งบุคคลสัมผัสรับรู้และรู้สึกได้ทางตา 
ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น และทางกาย จัดอยู่ในส่วนที่เรียกว่ารูป ส่วนสิ่งที่บุคคลสัมผัสรับรู้และรู้สึกได้ทางใจ 
หรือด้วยอารมณ์ความรู้สึก เช่น ความสุข ความทุกข์ ความรัก ความเมตตา และความกรุณา เป็นต้น จัดอยู่
ในส่วนที่เรียกว่านาม / สิ่งที่ไม่ใช่รูป คือ จิตใจ เมื่อบุคคลได้ใช้ปัญญาพินิจพิจารณารูปและนามเหล่านั้น         
ในแง่มุมของความเป็นจริงอย่างรอบด้าน ตามหลักของสามัญลักษณะ คือ ลักษณะที่เสมอกันในสัตว์และ
สังขาร คือตัวตน ร่างกาย สิ่งที่ประกอบขึ้น และปรุงแต่งขึ้นเป็นร่างกาย และจิตใจรวมกันทั้งหลาย 
ซึ่งลักษณะที่เสมอกันในสัตว์และสังขาร ได้แก่ ความเป็นของไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และไม่มีตัวตนที่แท้จริง 
ทั้งหมดที่กล่าวมานี้จัดว่าเป็นการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานหรือการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน ถ้ากล่าวตาม
สมัยใหม่เรียกว่า การพัฒนาจิต (พระราชธรรมนิเทศ (ระแบบ ฐิตฺญาโณ), 2535)  

วิปัสสนา คือ ข้อปฏิบัติต่าง ๆ ในการฝึกฝนอบรมปัญญาให้เกิดความเห็นแจ้งรู้ชัดสิ่งทั้งหลาย
ตรงต่อสภาวะของมัน คือให้เข้าใจตามความเป็นจริง หรือตามที่สิ่งเหล่านั้นมันเป็นของมันเอง ไม่ใช่เห็นไป
ตามที่เราวาดภาพให้มันเป็นด้วยความชอบหรือความชัง ความอยากได้ หรือ ความขัดใจของเรา แต่เป็นการรู้
แจ้งชัดเข้าใจจริง จนถอนความหลงผิดรู้ผิดเข้าใจผิดและยึดติดในสิ่งทั้งหลายออกเสียได้ จนถึงขั้นเปลี่ยน
ท่าทีต่อโลกและชีวิตแบบใหม่ ทั้งท่าทีแห่งการมอง การรับรู้ การวางจิตใจและความรู้สึกทั้งหลาย มีความรู้
ความเข้าใจถูกต้องที่เกิดเพ่ิมขึ้นเรื่อย ๆ ในระหว่างการปฏิบัตินั้น เรียกว่า ญาณ อันมีหลายระดับ  ซึ่งญาณ
ส าคัญในขั้นสุดท้าย เรียกว่า วิชชา คือความรู้แจ้ง ซึ่งเป็นสภาวะตรงข้ามที่สามารถก าจัดอวิชชา คือความ
หลงผิดหรือไม่รู้แจ้งและไม่รู้จริงให้หมดไป สภาวะจิตใจที่มีญาณหรือวิชชานั้น เป็นสภาวะที่จิตใจสุขสงบ
ผ่องใสและเป็นอิสระ เพราะลอยตัวพ้นจากอ านาจครอบง าของกิเลส เช่น ความชอบความชังความติดใจและ
ความขัดใจ เป็นต้น ไม่ถูกบังคับหรือชักจูงโดยกิเลสที่ท าให้มองเห็นหรือรับรู้สิ่งต่าง ๆ อย่างบิดเบือน จนพา
ความคิดและการกระท าที่ติดตามมาให้หันเหเฉไปและไม่ต้องเจ็บปวด หรือเร่าร้อนเพราะถูกบีบคั้น หรือ
ต่อสู้กับกิเลสเหล่านั้น ด้วยเหตุนี้ ญาณและวิชชา จัดเป็นจุดมุ่งหมายของวิปัสสนา เพราะน าไปสู่วิมุตติ คือ
ความที่จิตหลุดพ้นเป็นอิสระท่ีแท้จริงและยั่งยืนถาวร มีชื่อเรียกว่า สมุจเฉทนิโรธ หรือสมุจเฉทวิมุตติ 
แปลว่า ดับกิเลส หรือหลุดพ้นโดยเด็ดขาด  

ส่วนค าว่า กรรมฐาน มีปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎก หมายถึง ฐานะแห่งการงาน หมายถึงเป็น
การงานทางกายด้วย ดังค าสนทนาระหว่างพระพุทธเจ้ากับสุภมาณพว่า ฐานะแห่งการงานในการครองเรือน 
ฐานะแห่งการงานในการบรรพชา แต่ในที่นี้ ค าว่า กรรมฐาน หมายถึง การปฏิบัติกรรมฐาน หมายถึงที่ตั้ง
แห่งการกระท าที่เป็นการบ าเพ็ญเพียร ได้แก่ สมถะกรรมฐานและวิปัสสนากรรมฐาน เป็นธรรมที่พระพุทธ
องค์ตรัสสอนให้พระภิกษุเจริญอยู่เนือง ๆ และพัฒนาให้สูงยิ่งขึ้นไป เพ่ือจะได้รู้แจ้งธรรมทั้งหลายตามความ



 วารสารสถาบันวิจัยญาณสังวร ปที่ 11 ฉบับที 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 109

เป็นจริง ดังที่พระพุทธองค์ตรัสสอนให้พระวัจฉโคตรเจริญธรรม 2 อย่าง คือ 1) สมถกรรมฐาน 2) วิปัสสนา
กรรมฐาน ให้ยิ่งขึ้นไป (ม.ม.13/197/25.ไทย) และตรัสสอนพระภิกษุทั้งหลายให้เจริญสมถกรรมฐานและ
วิปัสสนากรรมฐานอันเป็นหนทางที่น าผู้ปฏิ  บัติ ให้ถึ งอสังขตธรรม / สิ่ งที่ปั จจัยปรุงแต่งไม่ ได้ 
(ส .สฬา. 18/67/9.ไทย)  อีกทั้งค าว่า วิปัสสนากรรมฐานหรือวิปัสสนาภาวนา หมายถึง ข้อปฏิบัติในการ
ฝึกฝนอบรมเจริญปัญญาให้เกิดความรู้แจ้งในรูปและนามโดยความเป็นไตรลักษณ์ หรือรู้แจ้งต่อสภาวะของ
รูปและนามตามความเป็นจริง (พระพรหมคุณาภรณ ์(ป.อ. ปยุตฺโต), 2548) 

ส าหรับการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานนั้น มีสิ่งที่เกี่ยวข้องกัน 2 ฝ่าย คือฝ่ายท าหน้าที่รู้ และฝ่าย
ที่ถูกรู้  มีอธิบายว่า ฝ่ายที่ท าหน้าที่รู้  คือสติสัมปชัญญะ หมายถึงความรู้สึกตัวด้วยความรอบคอบ               
ไม่เผลอสติ ส่วนฝ่ายที่ถูกรู้ ได้แก ่กาย เวทนา จิต และธรรม โดยวิธีการก าหนดรู้ คือการใช้โยนิโสมนสิการ 
คือการพิจารณาอย่างครอบคลุมครบถ้วนรอบด้านซึ่งสิ่งหรือเหตุการณ์ทั้งหลาย ที่เกิดขึ้นให้เห็นว่า เป็น
กระบวนการของธรรม / ธรรมชาต ิที่เกิดขึ้นเป็นไปอยู่โดยธรรมดาเป็นไปตามเหตุปัจจัยไม่ได้มีใครหรืออะไร
บังคับบัญชาให้เป็นไป แต่มีสติสัมปชัญญะรู้เห็นความเป็นธรรมดาเหล่านั้น โดยไม่ต้องเข้าไปต่อเติมเสริม
แต่งด้วยอ านาจของความอยาก (ตัณหา) และความเห็น (ทิฐิ) ซึ่งปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎกว่าด้วยเรื่องสติ
ปัฏฐานสูตรว่า เธอมีสติปรากฏชัดว่า กายมีอยู่ เพียงเพ่ือเป็นความรู้ และเพ่ือส าหรับระลึกเท่านั้น คือมีสติ
ก าหนดชัดเจนตรงตามความจริงว่า มีแต่กาย ไม่ใช่สัตว์ ไม่ใช่บุคคล ไม่ใช่ตัวตน ไม่ใช่เรา และไม่ใช่เขา 
เป็นต้น ทั้งนี้เพียงเพ่ือเป็นความรู้และส าหรับใช้ระลึก คือเพ่ือเจริญสติสัมปชัญญะ และเธอเป็นอยู่ไม่อิง
อาศัย คือมีจิตใจเป็นอิสระไม่ขึ้นต่อสิ่งใด ไม่ต้องเอาใจฝากไว้กับสิ่งนั้นสิ่งนี้ บุคคลนั้นบุคคลนี้ เป็นต้น อีก
ทั้งไม่ยึดมั่นถือมั่นอะไร ๆ ในโลก คือไม่ยึดติดถือมั่นสิ่งใด ๆ ไม่ว่าจะเป็นรูป เวทนา สัญญา สังขาร หรือ
วิญญาณ ว่าเป็นตัวตน (พระครูสมุห์ทองล้วน คงพิศ, 2545) ซึ่งการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานโดยวิธีการ
ก าหนดรู้ด้วยการใช้โยนิโสมนสิการจัดว่าเป็นหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาอย่างแท้จริง เมื่อได้ศึกษา
หลักธรรมแล้วประยุกต์ใช้ในการด าเนินชีวิตได้อย่างเหมาะสม ในส่วนนี้ทางพระพุทธศาสนาได้ให้วิธีการที่
ท าให้เกิดความรู้จากการภาวนา พระพุทธเจ้าตรัสเรียกว่า วิปัสสนากัมมัฏฐานตามแนวทางสติปัฏฐาน 4 อัน
หมายถึงการก าหนดเจริญสติ ในกาย เวทนา จิต และธรรม ที่ เป็นไปเพ่ือความเจริญทางปัญญา 
(ท.ีม. 10/373/301.ไทย) 

จากที่กล่าวมานี้จะเห็นว่า การเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐาน จัดเป็นการเจริญสติท าให้ผู้ที่มีภาวะ
ซึมเศร้าเกิดสติปัญญารู้เท่าทันสิ่งทั้งหลาย เข้าใจความเป็นจริงของสภาวธรรมได้ตามที่เป็นจริง ปล่อยวาง
ความคิดฟุ้งซ่าน หยุดการคิดปรุงแต่ง และไม่ถูกครอบง าด้วยกิเลส ส่งผลให้ภาวะวิตกกังวล และภาวะ
ซึมเศร้าลดลงได้ ซึ่งการเจริญสติช่วยบ าบัดภาวะซึมเศร้าที่เป็นโรคทางใจได้อีกวิธีหนึ่ง จัดเป็นการน าเอา
หลักธรรมในพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจ าวัน หรือน ามาประยุกต์ใช้เพ่ือบ าบัดโรคทางใจ 
ส าหรับการปฏิบัตินั้นมีวิธีการเจริญสติตามแนวทางพระพุทธศาสนาเพ่ือรักษาผู้ที่มภีาวะซึมเศร้า ด้วยการให้
โอกาสจิตใจได้สัมผัสการเป็นสมาธิตั้งมั่นอยู่ในอารมณ์เดียว ไม่ฟุ้งซ่าน และไม่กระสับกระส่ายไปยังอารมณ์
อ่ืน ๆ ซึ่งคนที่จะเจริญสติจ าเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องรักษาศีล 5 เป็นอย่างน้อย จึงจะเกื้อกูลกับการท าจิตใจให้
ตั้งมั่นได้โดยง่าย เพราะศีลย่อมเป็นก าลังช่วยสนับสนุนให้จิตสงบเป็นสมาธิ  



 110 Journal of Yanasangvorn Research Institute Vol.11 No.2 (July – December 2020)

การบ าบัดโรคซึมเศร้าด้วยการประยุกต์ใช้การปฏิบัติวิปัสสนากมัมัฏฐาน 
ปัจจุบันการบ าบัดผู้ที่มีภาวะซึมเศร้าในประเทศไทย ส่วนใหญ่เป็นการบ าบัดตามแนวคิด

ตะวันตก ซึ่งมีประสิทธิผลสามารถลดภาวะวิตกกังวลและภาวะซึมเศร้าได้  แต่เนื่องจากบริบทและวิถี
ชีวิตของคนส่วนใหญ่ในประเทศไทยนับถือพระพุทธศาสนา การปฏิบัติตามแนวทางพระพุทธศาสนาที่
มีความสอดคล้องกับความศรัทธาความเชื่อท าให้มีความง่ายต่อการน าไปปฏิบัติ  ซึ่งการป้องกันตนเอง
จากภาวะซึมเศร้านั้น มีหลายวิธีทั้งการรักษาทางการแพทย์และทางพระพุทธศาสนา 

ในทางพระพุทธศาสนาจากการศึกษาพบว่า สาเหตุและปัจจัยของการเกิดภาวะซึมเศร้า
มีหลายสาเหตุด้วยกัน แต่สาเหตุหลัก ๆ คือกิเลส / สิ่งที่ท าให้ใจเศร้าหมอง ซึ่งในพระพุทธศาสนาถือว่า 
เป็นต้นเหตุที่ท าให้เกิดโรคทางใจ หรือที่เรียกว่าเป็นรากเหง้าของอกุศลจิตทั้งหลาย อันจะท าให้เกิดโรค มี
อยู่ 3 อย่าง คือ ความโลภ ความโกรธ และความหลง จะเห็นได้ว่าหลักของพระพุทธศาสนานั้น พระพุทธองค์
ท่านได้แสดงจ าแนกชนิดของโรคออกเป็น 2 ชนิด ได้แก ่กายิกโรโค คือโรคทางกาย และเจตสิกโรโค คือโรค
ทางใจ (อง.ฺปญฺจก.21/157/217.ไทย) 

ดังที่กล่าวมาแล้วข้างต้นว่า การเจริญสติท าให้ผู้ที่มีภาวะซึมเศร้าเกิดสติปัญญา เข้าใจความเป็น
จริงของสภาวธรรมได้ตามที่เป็นจริง ปล่อยวางความคิดฟุ้งซ่าน หยุดการคิดปรุงแต่ง และไม่ถูกครอบง าด้วย
กิเลส ส่งผลให้ภาวะวิตกกังวล และภาวะซึมเศร้าลดลงได้ ซ่ึงการเจริญสติช่วยบ าบัดภาวะซึมเศร้าที่เป็นโรค
ทางใจได้อีกวิธีหนึ่ง จัดว่าเป็นการน าเอาหลักธรรมในพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้ ในชีวิตประจ าวัน หรือ
น ามาประยุกต์ใช้เพ่ือรักษาโรคทางใจจะเห็นได้จากผลที่ใช้การปฏิบัติ  ซึ่งแบ่งวิธีการเจริญสติตามแนวทาง
พระพุทธศาสนา เพ่ือบ าบัดผู้ที่มีภาวะซมึเศร้าออกเป็น 2 อย่าง ได้แก ่ 

1) สมถภาวนา อันเป็นการเจริญสมาธิ คือการท าจิตใจให้เป็นสมาธิหรือเป็นฌาน ซ่ึงหมายถึงการ
ท าจิตใจให้ตั้งมั่นอยู่ในอารมณ์เดียว ไม่ฟุ้งซ่าน และกระสับกระส่ายไปยังอารมณ์อ่ืน ๆ (สมเด็จพระมหา
สมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2538) ซึ่งจิตใจที่ เกิดเป็นสมาธิมีลักษณะ คือ 1) ความตั้งมั่น 
2) ความบริสุทธิ์ผุดผ่อง  3) ความโปร่งโล่งเป็นอิสระ 4) ความเหมาะสมแก่การใช้งาน และ 5) ความสงบสุข
(พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2543) ด้วยเหตุนี้ สมถภาวนาจึงสามารถช่วยป้องกันภาวะซึมเศร้าได้ 
เพราะการท าสมาธิเป็นการช่วยให้ใจสงบตั้งมั่นอย่างถูกต้องในอารมณเ์ดียว และท าให้จิตใจสงบสุข 

2) วิปัสสนาภาวนา อันเป็นการเจริญปัญญาให้รู้เห็นตามความเป็นจริง ในกายและใจ เห็นแจ้งใน
ไตรลักษณ์ เห็นแจ้งในอริยสัจ และเห็นแจ้งในมรรคผลและนิพพาน เมื่อกล่าวถึงอารมณ์ของวิปัสสนานั้นจะ
แตกต่างไปจากอารมณ์ของสมาธิ เพราะว่าสมาธินั้นมุ่งจะให้จิตใจตั้งมั่นอยู่ในอารมณ์ใดอารมณ์หนึ่งแต่เพียง
อารมณ์เดียว โดยสงบนิ่งอยู่เช่นนั้น เช่น มีก าหนดสติอยู่กับลมหายใจเข้า-ออก  

 ส าหรับวิปัสสนาไม่เพียงท าให้จิตใจตั้งมั่นอยู่ในอารมณ์เดียวสงบนิ่งอยู่เท่านั้น แต่เป็นจิตใจที่มี
สติปัญญารู้เท่าทันและเข้าใจถูกต้อง รวมถึงมีเหตุผลแบบโยนิโสมนสิการ คือการพิจารณาอย่างครอบคลุม
ครบถ้วนและรอบด้านในสภาวธรรมทั้งหลาย ที่ปรากฏความไม่เที่ยงของสิ่งต่าง ๆ ในโลกนี้ แล้วยอมรับการ
เปลี่ยนแปลงในชีวิตได้ และเป็นการพิจารณาเห็นกระบวนการของธรรมชาติที่มีการเกิดขึ้นและการดับไปโดย
เหตุปัจจัย หมายถึงการที่มีเหตุคือสิ่งต่างๆ มาเป็นเครื่องสนับสนุนหรือเครื่องปรุงแต่งกันหรือประชุมกัน 
จนเกิดอีกสิ่งหนึ่งขึ้น (สมเด็จพระวันรัต (พุทฺธสิริ), 2538) ด้วยเหตุนี้ วิปัสสนาภาวนาจึงสามารถช่วยป้องกัน
ภาวะซึมเศร้าได้ เพราะการท าวิปัสสนาเป็นการช่วยให้จิตใจมีสติปัญญารู้เท่าทันและเข้าใจถูกต้อง 
รู้จักปล่อยวาง และท าให้จิตใจสงบสุข  



วารสารสถาบันวิจัยญาณสังวร ปท่ี 11 ฉบับที 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 111 

ส าหรับการปฏิบัติเพ่ือช่วยให้จิตใจสงบและมีสมาธิ คือการเจริญสมถกัมมัฏฐาน เนื่องจากสมถ
กัมมัฏฐานท าให้จิตใจเกิดสมาธิ ซึ่งช่วยให้จิตใจมีคุณภาพ ดังทีพ่ระพุทธเจ้าตรัสไว้ในพระไตรปิฎกทีฆนิกาย 
สีลขันธวรรคว่า เมื่อจิตเป็นสมาธิ จะมีความบริสุทธิ์ผุดผ่อง ไม่มีกิเลสที่ท าให้ขุ่นข้องหมองใจและความไม่
แช่มชื่น ปราศจากความเศร้าหมองใจ  อ่อนโยน เหมาะสมแก่การใช้งาน ตั้งมั่น และไม่หวั่นไหว ตามที่กล่าว
มานี้ พระภิกษุนั้นน้อมจิตไปเพ่ือญาณทัสสนะ / การเห็นกล่าวคือการหยั่งรู้... (ท.ีสี.9/234/77-78.ไทย) 

ส่วนการเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐานนั้นผู้ปฏิบัติจะต้องพยายามมีสติเท่าทันอารมณ์ที่เกิดขึ้นทาง
ทวาร / ช่องทางรับรู้อารมณ์ทั้ง 6 คือ ทางตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางกายและทางจิตใจ อย่างต่อเนื่อง 
ตัวอย่างเช่น ในขณะที่มีรูป คือสีต่าง ๆ มากระทบทางตาจะเกิดการเห็นขึ้น ซ่ึงการรู้ตามสภาพความเป็นจริง
ที่เกิดขึ้นจะมีลักษณะดังนี้ คือสีหรือคลื่นแสงต่าง ๆ เป็นรูปที่ปรากฏทางตา / ประสาทตา จัดเป็นรูป 
ส่วนการมีสติเท่าทันในขณะเห็นนั้น จัดเป็นนาม เมื่อมีสติเท่าทันอย่างถูกต้องเช่นนี้จะไม่มีความเห็นเป็น
สักกายทิฐิ / ความยึดถือว่า เป็นตัวเรา เป็นของเรา หรือความยึดถือว่า มีสัตว์  มีบุคคล มีตัวตน มีเรา และ  
มีเขา หรือความยึดถือว่า มีผู้เห็น เช่น ฉันเห็น เธอเห็น เขาเห็น มันเห็น เป็นต้น แต่เพราะมีสติเท่าทันและรู้
ชัดแจ้งด้วยปัญญาว่า ในขณะนั้นมีแต่เพียงรูปกับนามเท่านั้นที่เกิดขึ้น ดังที่อธิบายมารูปคือสีต่าง ๆ 
ที่มากระทบทางดวงตา และดวงตาเป็นรูป คือเป็นสิ่งที่รู้อะไรไม่ได้ แต่เพราะการเห็นคือจักขุวิญญาณ / 
ความรู้ที่เกิดขึ้นเพราะอาศัยดวงตาที่เห็นรูป และผู้เห็นคือนาม เพราะเป็นสิ่งที่รู้สิ่งต่าง ๆ เมื่อมากระทบทาง
ตา ดังที่พระพุทธองค์ตรัสว่า ให้มีสติเท่าทันก าหนดพิจารณาธรรมเพ่ือให้เห็นว่า ธรรมนี้สักแต่ว่าเป็น
ธรรมชาติเท่านั้น ไม่ใช่สัตว์ ไม่ใช่บุคคล ไม่ใช่ตัวตน ไม่ใช่เรา และไม่ใช่เขา คือการมีสติเท่าทันก าหนดทั้งรูป
และนาม / การมีสติก าหนดขันธ์ 5 (ม.มู.12/105-138/101-131.ไทย), (อภิ.วิ.35/355-389/306-327.ไทย) 

การปฏิบัติตนตามการเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐาน เป็นหนทางแห่งความดับทุกข์เพ่ือเข้าถึงพระ
นิพพาน คือการดับสนิทแห่งกิเลสและกองทุกข์ ที่เรียกว่าสติปัฏฐาน ซ่ึงได้รับการเผยแพร่มาถึงในสมัย
ปัจจุบัน โดยใช้ชื่อเรียกอันเป็นที่รู้จักกันอย่างกว้างขวางว่าวิปัสสนากรรมฐาน หมายถึงการเห็นแจ้ง และวิธี
ที่ท าให้เกิดการเห็นแจ้ง ซึ่งเป็นข้อปฏิบัติต่าง ๆ ในการฝึกฝนอบรมปัญญาให้เกิดความเห็นแจ้ง คือรู้ชัดถึง
สิ่งทั้งหลายตรงต่อสภาวะความเป็นจริง (สมเด็จพระวันรัต (พุทฺธสิริ), 2538) ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสสอนถึง
การรู้แจ้งธรรมทั้งปวง ปรากฏหลักฐาน   ในคัมภีร์พระไตรปิฎกว่าด้วยเรื่องมหาวัจฉโคตรสูตร มีข้อความว่า 
วัจฉโคตรปริพาชกได้บรรพชาอุปสมบทในส านักของพระผู้มีพระภาคแล้ว ได้กราบทูลขอพระพุทธเจ้าให้ทรง
แสดงธรรมที่ยิ่งขึ้นไป พระพุทธเจ้าตรัสว่า ดูกรวัจฉะ ถ้าเช่นนั้น เธอจงเจริญธรรม 2 อย่าง คือ 1) สมถกรรม
ฐาน 2) วิปัสสนากรรมฐาน ทั้งสองอย่างเหล่านี้ให้ยิ่งขึ้นไป ถ้าเธอเจริญให้ยิ่งขึ้นไปแล้ว จะเป็นไปเพ่ือรู้แจ้ง
ธรรมได้อีกหลายประการ (ม.ม. 13/197/235.ไทย) 

ตามที่กล่าวมาจะเห็นว่า เมื่อไม่มีการยึดมั่นถือมั่นว่า ฉันเห็น เราเห็น หรือคนอ่ืนเห็น 
แต่ทั้งหมดมีแต่รูปกับนามที่เกิดขึ้นต้ังอยู่และดับไป ในที่สุดสักกายทิฐิ คือความหลงผิดคิดว่า มีสัตว์ 
มีบุคคล มีตัวตน  มีเรา และมีเขา รวมทั้งความรู้สึกว่ามีอัตตาหรือตัวตนจะเกิดขึ้นตั้งอยู่และดับไป แม้แต่
อารมณ์ท่ีเกิดขึน้ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางกายและทางใจ จัดเป็นท านองเดียวกัน คือเกิดขึ้นตั้งอยู่และดับ
ไป แต่ถ้าเกิดความเข้าใจว่า ฉันได้ยิน ฉันได้กลิ่น ฉันรับรส ฉันได้ถูกต้องหรือฉันได้นึกคิด อาการเหล่านี้
แสดงว่ายังมีสักกายทิฐิอยู่ แต่เมื่อท าลายความเห็นผิดด้วยภาวนามยปัญญา หมายถึงปัญญาที่เกิดจากการ
ปฏิบัติ หรือลงมือท าว่า ทุกสิ่งอย่างมีแต่เพียงรูปกับนาม หรือกายกับใจ หรือขันธ์ 5 ซึ่งไม่ใช่สัตว์ ไม่ใช่
บุคคล ไม่ใช่ตัวตน ไม่ใช่เรา และไม่ใช่เขา จะท าให้สักกายทิฐิบรรเทาหายไป 



112 Journal of Yanasangvorn Research Institute Vol.11 No.2 (July – December 2020)

อานิสงส์หรือประโยชน์ของการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน 
อานิสงส์หรือประโยชน์ของการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานนั้น ท าให้ช าระจิตใจของผู้ปฏิบัติ 

ให้บริสุทธิ์สะอาดหมดจดจนกระทั่งบรรลุมรรคผลและนิพพานอันเป็นจุดมุ่งหมายสูงสุดทางพระพุทธศาสนา 
ในสมัยก่อนที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าจะเสด็จดับขันธปรินิพพาน พระองค์ทรงมอบพระพุทธศาสนาให้เป็น
สมบัติของพุทธบริษัท 4 คือ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก และอุบาสิกา ทีไ่ด้บรรลุธรรมระดับใดระดับหนึ่งจากการ
เจริญกรรมฐาน และพุทธบริษัทที่ได้บรรลุธรรมแล้วท าให้เกิดความมั่นใจในการเจริญกรรมฐานยิ่งขึ้น 
อันเป็นการปฏิบัติธรรมเพ่ือพัฒนาจิตใจของมนุษย์ให้บรรลุถึงพระนิพพานได้ ในขณะเดียวกันผู้ที่ยังไม่ได้
บรรลุธรรมระดับใดระดับหนึ่ง จะสามารถพัฒนาจิตใจของตนจนกระทั่งสามารถบรรลุจุดหมายสูงสุด คือ
พระนิพพาน ด้วยการเจริญกรรมฐาน  ในประเด็นนี้ สังคมโลกจะได้รับประโยชน์จากการปฏิบัติกัมมัฏฐาน 
คือสันติสุขและสันติภาพ ท าให้ปัญหาต่าง ๆ ที่โลกก าลังประสบอยู่ เช่น การเบียดเบียนท าลายล้างกัน 
การแย่งชิงผลประโยชน์กัน เป็นต้น จะลดน้อยลงตามล าดับเพราะอาศัยการปฏิบัติกัมมัฏฐาน ซึ่งการปฏิบัติ
กัมมัฏฐาน ไม่จ าเป็นต้องอิงอาศัยโลกธรรมและกามคุณ แต่มีจุดมุ่งหมายพ้ืนฐาน คือการอบรมจิตใจให้สงบ
จากนิวรณธรรม คือสิ่งที่ขัดขวางจิตใจไม่ให้ก้าวหน้าในความดี หรือสิ่งที่ขัดขวางจิตใจไม่ให้ก้าวหน้าใน
คุณธรรม มี 5 อย่าง คือ 1) ความพอใจในกามคุณ  2) ความคิดร้ายต่อผู้ อ่ืน 3) ความหดหู่ซึมเซา 
4) ความฟุ้งซ่านและร าคาญ  5) ความลังเลสงสัย  ซึ่งการท าจิตใจให้สงบจากนิวรณธรรมทั้งหลาย จะเข้าถึง
สภาวะที่เรียกว่าสมาธิ 

ส่วนวิปัสสนากัมมัฏฐาน คือกระบวนการฝึกเพ่ือเสริมสร้างสติรู้เท่าทันอารมณ์ โดยไม่ยึดติดหรือ
ปรุงแต่งไปกับอารมณ์อย่างใดอย่างหนึ่ง ไม่ว่าจะเป็นสุขหรือทุกข์จนจิตใจเกิดปัญญาในการลดละกิเลสทั้ง 3 
คือ โลภะ (ความโลภ) โทสะ (ความโกรธ) และโมหะ (ความหลง) ซึ่งสอดคล้องกับการฝึกฝนในระดับจิตส านึก 
(Conscious) อันเป็นจิตใจรับรู้ทั่วไปในระดับตื้น เพ่ือแก้ไขและปรับเปลี่ยน หรือพัฒนาจิตใต้ส านึก 
(Subconscious) อันเป็นจิตใจในระดับลึกที่เก็บสะสมนิสัย หรือพฤติกรรมตามหลักจิตวิทยาตะวันตก 
เพราะวิปัสสนาสามารถจะท าจิตให้ถึงปัญญาขั้นสูงสุดแล้วช าระล้างกิเลสทั้ง 3 ดังกล่าวได้ และสามารถ
ปรับเปลี่ยนพฤติกรรมที่ไม่ดีในจิตใจใต้ส านึกทางด้านความคิด ค าพูด และการกระท า นอกจากจะเป็นการ
แก้ไขและปรับเปลี่ยนจิตใต้ส านึกแล้ว การเจริญภาวนายังเป็นการสร้างบุญบารมีที่สูงที่สุดและยิ่งใหญ่ที่สุด
ในพระพุทธศาสนาจัดว่าเป็นแก่นแท้  ซ่ึงการเจริญภาวนานั้นมี 2 อย่าง ได้แก่ สมถภาวนา คือการท าสมาธิ 
และวิปัสสนาภาวนา คือการเจริญปัญญา มีอธิบายดังนี้  

1) สมถภาวนา / สมถกัมมัฏฐาน คือการท าจิตใจให้ตั้งมั่นเป็นสมาธิ เมื่อมีการท าจิตใจให้เป็น
สมาธิ หรือเป็นฌาน อันเป็นการท าจิตใจให้ตั้งมั่นอยู่ในอารมณ์เดียว ไม่ฟุ้งซ่านแส่ส่ายไปยังอารมณ์อ่ืน ๆ 
โดยวิธีภาวนามีจ านวนมากมาย ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงบัญญัติแบบอย่างเอาไว้ 40 ประการ เรียกกันว่า 
กรรมฐาน 40  ซึ่งบุคคลจะเลือกใช้วิธีใดวิธีหนึ่งได้ตามแต่สะดวก ทั้งนี้ย่อมสุดแล้วแต่อุปนิสัยและวาสนา
บารมีที่ได้เคยสร้างสมอบรมมา เมื่ออบรมมาในกรรมฐานแบบไหน จิตใจจะน้อมชอบใจกรรมฐานแบบนั้น
มากกว่าแบบอ่ืน ๆ และการเจริญภาวนาจะก้าวหน้าเร็วและง่าย (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิร
ญาณวโรรส, 2538) แต่ไม่ว่าจะเลือกปฏิบัติวิธีใดก็ตาม จ าเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องรักษาศีลให้ครบถ้วนบริบูรณ์
ตามเพศภาวะของตนเสียก่อน คือถ้าเป็นฆราวาสจะต้องรักษาศีล 5 เป็นอย่างน้อยให้บริบูรณ์ จึงจะเกื้อกูล
ต่อการท าจิตใจให้สงบเป็นสมาธิได้ (ธนิต อยู่โพธิ์, 2539)  



2) วิปัสสนาภาวนา / วิปัสสนากัมมัฏฐาน คือการเจริญปัญญา เมื่อจิตใจของผู้บ าเพ็ญตั้งมั่นใน
สมาธิ แม้แต่จะอยู่แค่เพียงขณิกสมาธิ  ท าให้จิตใจของผู้บ าเพ็ญเพียรมีพลัง และอยู่ในสภาพที่นุ่มนวล ควร
แก่การเจริญวิปัสสนาต่อไปได้ ซึ่งอารมณ์ของวิปัสสนานั้น แตกต่างไปจากอารมณ์ของสมาธิที่เป็นฌาน 
เพราะว่าสมาธิที่เป็นฌานนั้นมุ่งให้จิตใจตั้งมั่นอยู่ในอารมณ์ใดอารมณ์หนึ่งแต่เพียงอารมณ์เดียวโดยนิ่งสงบ
อยู่เช่นนั้น ส่วนวิปัสสนาไม่ใช่ให้จิตใจตั้งมั่นอยู่ในอารมณ์เดียวนิ่งสงบอยู่เช่นนั้น แต่เป็นจิตใจที่พิจารณา
และใคร่ครวญหาเหตุและผลในสภาวธรรมทั้งหลาย และสิ่งที่เป็นอารมณ์ของวิปัสสนานั้น มีแต่เพียงอย่าง
เดียว คือขันธ์ 5 ได้แก่ รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ ซึ่งนิยมเรียกกันว่า รูปและนาม โดยที่จัดว่า
เป็นรูป มี 1 คือ รูป และที่จัดเป็นนาม มี 4 คือ เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ ซ่ึงขันธ์ 5 ดังกล่าวเป็น
เพียงอุปาทานขันธ์ / กองอันเป็นที่ตั้งของความยึดมั่นถือมั่น เพราะแท้จริงแล้วเป็นแต่เพียงสังขารธรรม คือ
ธรรมชาติที่เกิดขึ้นเนื่องจากมีปัจจัยปรุงแต่ง แต่เพราะอวิชชา คือความไม่รู้เท่าทันสภาวธรรมทั้งหลาย จึงท า
ให้เกิดความยึดมั่นด้วยอ านาจอุปาทานว่า เป็นตัวตนและของตน แต่การเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐานท าให้
จิตใจพิจารณาจนรู้แจ้งเห็นจริงว่า สภาวธรรมทั้งหลาย อันได้แก่ ขันธ์ 5 เหล่านั้น ทั้งหมดล้วนแต่มีลักษณะ
อาการที่ต้องเป็นไปตามไตรลักษณ์ คือ เป็นอนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา (สมเด็จพระวันรัต (พุทฺธสิริ), 2538) 
โดยมีอธิบายดังต่อไปนี้ 

1) อนิจจัง คือความไม่เที่ยง ได้แก่ สรรพสิ่งทั้งหลายไม่ว่าจะเป็นคน สัตว์ สิ่งของ สมบัติ เพชร
หิน ดิน ทราย และรูปกาย รวมถึงของทุกสิ่งอย่าง ล้วนแต่ไม่เที่ยงแท้และไม่แน่นอน เมื่อมีเกิดขึ้นแล้วต้อง
เปลี่ยนแปลงไปตลอดเวลา เพียงแต่จะปรากฏให้เห็นออกมาภายนอกช้าหรือเร็วเท่านั้น ไม่อาจจะตั้งมั่นอยู่
ในสภาพเดิมได้ เช่นคนและสัตว์ เมื่อมีการเกิดขึ้นแล้วมีการเจริญเติบโตเป็นหนุ่มสาว และแก่เฒ่าจนตายไป
ในที่สุดไม่มีเว้นทุกผู้คน ซึ่งสรรพสิ่งทั้งหลายอันเนื่องมาจากการปรุงแต่งที่เรียกว่า อุปาทานขันธ์ 5 เช่น รูป
กาย ล้วนแต่เป็นธาตุต่างๆ มาประชุมรวมกันเป็นหน่วยเล็ก ๆ ของชีวิตขึ้นมาก่อน ที่เล็กจนตาเปล่ามองไม่
เห็น เรียกกันในสมัยนี้ว่า เซลล์ แล้วบรรดาเซลล์เหล่านั้นได้มาประชุมรวมกันเป็นรูปร่างของคนและสัตว์ขึ้น 
ซึ่งหน่วยชีวิตเล็ก ๆ เหล่านั้น มีการเจริญเติบโตและเสื่อมหมดไป แล้วเกิดของใหม่ขึ้นมาแทนที่อยู่
ตลอดเวลา ล้วนแล้วแต่เป็นอนิจจังคือไม่เที่ยงแท้แน่นอนทั้งสิ้น 

2) ทุกขัง คือสภาพที่ทนอยู่ในลักษณะเดิมไม่ได้ ซึ่งไม่ได้หมายความเพียงว่าเป็นความทุกข์กาย
และทุกข์ใจเท่านั้น แต่รวมถึงสรรพสิ่งทั้งหลายอันเป็นสังขารธรรม คือธรรมชาติที่เกิดขึ้นเนื่องจากมีปัจจัย
ปรุงแต่ง เมื่อเกิดขึ้นแล้วไม่อาจที่จะทนตั้งอยู่ในสภาพนั้น ๆ ได้ตลอดไป  ไม่อาจจะทรงตัวอยู่ได้นานและ
ต้องเปลี่ยนแปลงไป เพียงแต่จะช้าหรือเร็วเท่านั้น เมื่อได้เกิดมาเป็นเด็กจะให้มีสภาพเป็นวัยเด็กเช่นนั้น
ตลอดไปไมไ่ด้ จะต้องเปลี่ยนแปลงไปเป็นคนวัยหนุ่มสาวแล้วจะต้องเปลี่ยนแปลงไปเป็นคนวัยแกเ่ฒ่า จนใน
ที่สุดจะต้องตาย แม้แต่ขันธ์ที่เป็นนามธรรม อันได้แก่เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ เหล่านี้ล้วนไม่มี
สภาพทรงตัวอยู่ได้นานเช่นเดียวกัน ยกตัวอย่างเช่น ขันธ์ ที่เรียกว่า เวทนา อันได้แก่ความทุกข์กายและ
ทุกข์ใจ หรือความไม่สุขไม่ทุกข์ เมื่อเกิดเป็นอารมณ์ดังกล่าวอย่างใดอย่างหนึ่งขึ้นแล้ว จะให้คงอารมณ์
เช่นนั้นให้อยู่ตลอดไปไม่ได ้ ในที่สุดอารมณ์เช่นนั้น หรือเวทนาเช่นนั้นจะค่อยๆ จางคลายไปแล้วเกิดอารมณ์
ใหมอ่ื่นขึ้นมาแทน 

3) อนัตตา คือสภาพความไม่ใช่ตัว ไม่ใช่ตน ไม่ใช่สัตว์ ไม่ใช่บุคคล และไม่ใช่สิ่งของ ได้แก่สรรพ
สิ่งทั้งหลายอันเนื่องมาจากการปรุงแต่ง ไม่ว่าจะเป็นรูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ ล้วนแต่เกิด
เพราะเหตุปัจจัย เช่น รูปขันธ์ย่อมประกอบขึ้นด้วยธาตุต่าง ๆ มาประชุมรวมกันเป็นกลุ่มก้อน เป็นหน่วย

วารสารสถาบันวิจัยญาณสังวร ปที่ 11 ฉบับที 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 113



114 Journal of Yanasangvorn Research Institute Vol.11 No.2 (July – December 2020)

ชีวิตเล็ก ๆ ขึ้นก่อน เรียกในทางวิทยาศาสตร์ว่า เซลล์ แล้วเซลล์เหล่านั้นได้ประชุมรวมกันเป็นรูปใหญ่ขึ้น 
จนเป็นรูปกายของคนและสัตว์ทั้งหลาย ซึ่งรวมเรียกว่า เป็นธาตุ 4 มาประชุมรวมกัน โดยส่วนที่เป็นของแข็ง
มีความหนักแน่น เช่น เนื้อ กระดูก ฯลฯ เรียกว่าธาตุดิน ส่วนที่เป็นของเหลว เช่น น้ าเลือด น้ าเหลือง 
น้ าลาย น้ าดี น้ าปัสสาวะ น้ าไขข้อ น้ ามูก ฯลฯ รวมเรียกว่าธาตุน้ า  ส่วนสิ่งที่ให้พลังงานและอุณหภูมิใน
ร่างกาย เช่น ความร้อน ความเย็น เรียกว่าธาตุไฟ และส่วนที่ท าให้เกิดความเคลื่อนไหว ความด ารงอยู่ และ
บรรดาสิ่งทีเ่คลื่อนไหวไปมาในร่างกาย เรียกว่าธาตุลม ซ่ึงธาตทุั้ง 4 ดังกล่าวนี้ไม่ได้หมายความอย่างเดียวกับ
ค าว่าธาตุ ทีห่มายถึงแร่ธาตุในทางวิทยาศาสตร์ แตธ่าตทุั้ง 4 เหล่านี้ได้มาประชุมรวมกันเป็นรูปกายของคน
หรือสัตว์และสรรพสิ่งทั้งหลาย โดยมีขึ้นเพียงชั่วคราวเท่านั้น เป็นสภาพความไม่ใช่ตัวไม่ใช่ตน ไม่ใช่สัตว์ 
ไม่ใช่บุคคล ไม่ใช่สิ่งของ ไม่อยู่ในการควบคุม และเปลี่ยนแปลงแล้วแตกสลายกลับคืนไปสู่สภาพเดิม โดย
ส่วนที่เป็นธาตุดินกลับไปสู่ดิน ส่วนที่เป็นธาตุน้ ากลับไปสู่น้ า ส่วนที่เป็นธาตุไฟกลับไปสู่ไฟ และส่วนที่เป็น
ธาตลุมกลับไปสู่ความเป็นลม ไม่ใช่ตัวไม่ใช่ตนของคนและสัตว์แต่อย่างใด จึงไม่อาจจะยึดมั่นถือมั่นรูปกายนี้
ว่า เป็นตัวเราของเราให้เป็นที่พ่ึงอันถาวรได้ (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2538) 

ตามที่กล่าวมาจะเห็นว่า การเจริญสมถภาวนา คือการท าสมาธิท าให้จิตใจตั้งมั่นเป็นสมาธิ โดย
เป็นการให้ตั้งมั่นอยู่ในอารมณ์เดียว ไม่ฟุ้งซ่านแส่ส่ายไปยังอารมณ์อ่ืน ๆ ส่วนการเจริญวิปัสสนาภาวนา คือ
การที่จิตใจมีสมาธิเป็นฐานเพียงเล็กน้อยเพ่ือใช้ในพิจารณาและใคร่ครวญหาเหตุและผลในสภาวธรรม
ทั้งหลายหรือรู้เท่าทันในอารมณ์ทุกอย่าง โดยไม่ยึดติดหรือคิดปรุงแต่งไปกับอารมณ์อย่างใดอย่างหนึ่ง ไม่ว่า
จะเป็นสุขหรือทุกข์จนจิตใจเกิดปัญญาอันเป็นความเห็นแจ้ง และเข้าใจสภาวะของสิ่งทั้งหลายตามความเป็น
จริง ซึ่งการเจริญสมถภาวนาและและการเจริญวิปัสสนา ทั้งสองอย่างนี้เป็นสิ่งที่เกื้อกูลสนับสนุนส่งเสริมกัน  
และโดยเฉพาะอย่างยิ่งการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานจะช่วยท าให้สภาพจิตใจมีความเข้มแข็ง มีพลัง
สติปัญญาทีส่ามารถป้องกันตนเอง และต่อสู้กับโรคภัยไข้เจ็บต่างๆ ได้ 

บทสรุป 
การประยุกต์ใช้การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานในการบ าบัดโรคซึมเศร้านับว่าเป็นสิ่งที่ได้ผลดีต่อ

ทุกคน ด้วยว่าปัญหาและอุปสรรคต่าง ๆ ที่ทุกคนประสบในการด าเนินชีวิต และชีวิตที่เจ็บป่วยเป็นโรคต่าง 
ๆ เป็นมูลเหตุที่ท าให้เป็นโรคซึมเศร้าได้ ถึงแม้การรักษาทางการแพทย์จะรักษาได้ผลดีด้วยการใช้ยา               
เพ่ือรักษาโรคซึมเศร้า แต่ผู้ป่วยที่เป็นโรคซึมเศร้าสามารถกลับมาเป็นได้อีก ด้วยเหตุนี้การประยุกต์ใช้การ
ปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามแนวทางของพระพุทธศาสนาจะมีส่วนช่วยป้องกันไม่ให้เกิดโรคซึมเศร้า หรือ
บ าบัดให้เป็นปกติได้ หรือการประยุกต์ใช้การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานร่วมกับการรักษาทางการแพทย์
ควบคู่กันไป ในการป้องกันไม่ให้เกิดโรคซึมเศร้า หรือบ าบัดให้เป็นปกติ ซึ่งการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานมี
ความส าคัญยิ่ง เพราะจะท าให้มนุษย์มีสติสัมปชัญญะ คือความรู้สึกตัวด้วยความรอบคอบไม่เผลอสติ 
เกิดปัญญารู้เห็นตามเป็นจริง มีสติรู้เท่าทันในการด าเนินชีวิตประจ าวัน ทั้งนี้จริตนิสัยของคนมีความ
แตกต่างกันไป ดังนั้นการประยุกต์ใช้การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามแนวแนวทางของพระพุทธศาสนา
และหลักธรรมที่เหมาะสมกับจริตนิสัยของแต่ละคนจึงมีความส าคัญไม่แพ้กัน และองค์ประกอบอ่ืน
ส าหรับผู้ที่ต้องการปลีกตนเองออกไปปฏิบัติต้องจัดหาไม่ว่าจะเป็นสถานที่ปฏิบัติธรรม การประยุกต์ใช้
หลักธรรมในการปฏิบัติ ต้องกลมกลืนกันไป และต้องเป็นประโยชน์ต่อผู้บ าเพ็ญเพียรด้วย ส าหรับการ



วารสารสถาบันวิจัยญาณสังวร ปท่ี 11 ฉบับที 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 115

ประยุกตใ์ช้การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานที่ทุกคนสามารถท าได้คือหลักสติปัฏฐาน 4 อันเป็นหลักเก้ือกูล
ต่อการปฏิบัติที่สามารถเห็นผลดีต่อการด ารงชีวิตของมนุษย์ รวมถึงช่วยในการบ าบัดโรคซึมเศร้าด้วย 

บรรณานุกรม / เอกสารอ้างอิง 
ธนิต อยู่โพธิ์. (2539). อานิสงค์ศีล 5 บัญญัติสังคม. พิมพ์ครั้งที่ 3, กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย.   
พระครูสมุห์ทองล้วน คงพิศ. (2525). วิธีปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานฬหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท 

กรณีศึกษา วิธีปฏิบัติกรรมฐานตามแนวทางของพระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ 
ป.ธ.9). วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต). (2543). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. (พิมพ์ครั้งที่ 9), 
กรุงเทพมหานคร :บริษัท โอ.เอส.พริ้นติ้งเฮ้าส์ จ ากัด. 

พระพรหมคณุาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต). (2548). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 13), 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   

พระราชธรรมนิเทศ (ระแบบ ฐิตฺญาโณ). (2535). ธรรมปริทรรศน์ 2. (พิมพ์ครั้งที่ 3), กรุงเทพมหานคร: 
โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.   

ยงยุทธ วงศ์ภิรมย์ศานติ์,นพ. (2563). สร้างสติ รักษาจิต สู้ COVID-19. (พิมพ์ครั้งที่ 1). กรุงเทพมหานคร: 
นานมีบุ๊คส์ จ ากัด. 

ราชวิทยาลัยจิตแพทย์แห่งประเทศไทย. (2549). แนวทางเวชปฏิบัติโรคซึมเศร้า. กรุงเทพมหานคร: 
บริษัทกิตติชัย พริ้นติ้ง จ ากัด. 

รดีเดอร์ส ไดเจสท์. (2546). บ าบัดโรคด้วยการแพทย์ทางเลือก. กรุงเทพมหานคร : รีดเดอร์ส ไดเจสท์. 
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2538). สมถกัมมัฏฐาน. (พิมพ์ครั้งที่  21), 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2538). วิปัสสนากัมมัฏฐาน. (พิมพ์ครั้งที่ 22), 

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระวันรัต (พุทฺธสิริ). (2538). ธรรมสมบัติ หมวดที่ 10 สมถกัมมัฏฐานและวิปัสสนากัมมัฏฐาน.           

(พิมพ์ครั้งที่ 22), กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์ มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
สเปญ อุ่นอนงค์ (ผศ.นพ.). (2545). โรคกลวั โรคย  าคิดย  าท าและการรักษาด้วยตนเอง. กรุงเทพมหานคร: 

ส านักพิมพ์ บ.ยูเนี่ยนครเีอชั่น.   
Moran, A., Zhao, D., Gu, D., Coxson, P., Chen, C. S., Cheng, J., ... & Goldman, L. (2008). 

The future impact of population growth and aging on coronary heart 
disease in China: projections from the Coronary Heart Disease Policy 
Model-China. BMC public health, 8(1), 394. 

นายแพทย์เกียรติภูมิ วงศ์รจิต อธิบดีกรมสุขภาพจิต. (2562). กรมสุขภาพจิต ห่วงวัยรุ่นเยาวชนไทยมีภาวะ
ซึมเศร้า แนะคนรอบข้างรับฟั งอย่ างเข้ าใจ . สืบค้นเมื่ อ 10 มิถุนายน2562, จาก 
http://www.prdmh.com/ข่าวสาร/ข่าวแจกกรมสุขภาพจิต/1384-กรมสุขภาพจิต-ห่วงวัน
รุ่นเยาวชนไทยมีภาวะซึมเศร้า-แนะคนรอบข้างรับฟังอย่างเข้าใจ.html 




